
❶반투명한 초신체성, 
❷박물관 생태계를 새롭게 

재구성하기, ❸Holding Poison: 
민족지학적 박물관 컬렉션의 

독성에 관한 대담,
❹사물 이후, ❺가짜 

송곳니들이 말할 때, ❻동시적 
시네마 선언문, ❼그녀는 

누구이며, 얼마나 오랫동안 
꿈꿔왔을까?, ❽만질 수 없는 
것들, ❾삼십오만 번의 상실,

이아람 (2020—2025)



❶반투명한 초신체성 
이아람과 로테 아른트의 대화 – 이아람의 실험 영화 

<X-Hale>을 중심으로

2024

❶

이 책은 이아람(저자)에 의해 자체 발행되었습니다.
원문 영어 텍스트는 2020–2025년 사이 다양한 장소와 매체에 발표된 저의 글들을 바탕으로 한국어로 

번역되었습니다.

원문이 처음 발표된 곳
❶ 반투명한 초신체성

2024년 파리에서 발행된 Troubles dans les collections에 게재.
영상 스틸 — <Everything Was Forever, Until It Was No More>, 비디오, 컬러, 16분, 2025.

❷ 박물관 생태계를 새롭게 재구성하기 — 콜린 스털링 인터뷰
2024년 암스테르담에서 진행된 프로젝트 Cultivating Museum Ecologies Otherwise에 게재.

영상 스틸 — <X-hale>, 필름, 흑백(B/W), 사운드, 2분 23초.

❸ Holding Poison, 민족지학적 박물관 컬렉션의 독성에 관한 대담
2026년 Brill에서 발행 예정인

Toxic Materialities, 예술과 물질성 연구 에 수록 예정.
퍼포먼스 이미지 기록 — <Holding Poison>, 3D 프린팅된 95개의 미생물 기계 조각, 퍼포먼스, 40분, 

트로펜뮤지엄(암스테르담), 2023. © Konstantin Guz
영상 스틸 — <Everything Was Forever, Until It Was No More>, 비디오, 컬러, 16분, 2025.

❹ 사물이후, No. 5: 조상들에게서 배우기,
인식론적 환원과 리메이트리에이션**

2023년 베를린에서 발행된 Errant Journal에 게재.
영상 스틸 — <When Object Turns>, 비디오, 9분 5초, 2023.

❺ 가짜 송곳니들이 말할 때
Project Sonic Fabulations 커미션.

Archive for Eleventh Hour, Whole Life,
베를린 세계문화의 집(HKW)에서 2022년에 발표.

영상 스틸 — <The Nervous Canines>, 필름, 컬러, 사운드, 12분, 2022.

❻ 동시적 시네마 선언문 / When Site Lost the Plot
2022년 암스테르담에서 웹 발행.

영상 스틸 — <Shadow Zones>, 지도 기반 라이브 생성 필름, 흑백(B/W), 사운드, 30분.

❼  그녀는 누구이며, 얼마나 오랫동안 꿈꿔왔을까?
2022년 발표.

영상 스틸 — <The Journey of the Dutch Wife>, 수메당군(서자바 주, 인도네시아)에서 촬영, 
필름, 흑백(B/W), 사운드, 8분.

❽ 만질 수 없는 것들 / In the Pause of a Gesture There Might Be an Echo / Suns and Stars**
2020년 암스테르담에서 웹 발행.

영상 스틸 — <On a Possible Passing from the Inscription to the Body>, 비디오, 
흑백(B/W), 사운드, 12분.

❾ 삼십오만 번의 상실, 라디오용 스크립트
2024년 암스테르담의 JaJaJaNeNeNe 플랫폼에 발표.

퍼포먼스 이미지 기록 — <350,000 Leaks>, 세계문화박물관(Depot of Wereldmuseum) 
냉동 보관실에서 진행된 라이브 라디오 퍼포먼스, 2024.

글: 이아람
번역: 이아람, 이지연

디자인: 미겔 헤르바스 고메즈
인쇄: fanfare
발행인: 이아람

발행처 / Self-published by Aram Lee
ⓒ 이아람, 2025, 무단 전재 및 복제를 금합니다.

이 출판물은 Mondriaan Fonds의 지원으로 제작되었습니다.



ۢ

작업 속 신체적 콜라주에서는 내부와 외부가 
더 이상 구분되지 않습니다. 몸 안에 살아 있는 
유기체를 받아들이는 것은 곧 삶의 조건이 됩니다. 
안과 밖은 숨을 들이쉬고 내쉬는 호흡을 통해 
끊임없이 결합되어 있습니다. 몸은 자신을 둘러싼 
환경과의 관계 속에서 끊임없이 새롭게 구성됩니다.
따라서 ‘나’와 ‘나 아닌 것’ 사이에 명확한 
경계는 없습니다. 인간/비인간의 이분법은 수많은 
환경 문제의 원인이 되어 왔습니다. 마찬가지로 
국제사회의 남반구와 북반구라는 지배적 구조 역시 
세계를 식민주의와 경제 논리에 따라 인위적으로 
분리합니다. 저는 특히 박물관 보존 방식이 생명 
세계를 분류하고 위계화하는 과학적 체계를 
어떻게 재생산하는지에 주목했습니다. 제 작업 
〈Holding Poison〉을 리서치하며 발견한 사실은 
충격적이었습니다. 1960년대 이후에도 유럽 전역의 
민족학·식민 박물관들은 DDT라는 생물 살상 
독성 물질을 소장품에 뿌려왔습니다. 살아 있는 
유기체를 제거한다는 명목 아래서 말이죠. 박물관 
보존 부서들은, 원래 공동체와 함께 살아 있던 
유기적 물질들을 '독성화'함 으로써 무기화했습니다. 
만약 이 소장품들을 언젠가 반환한다고 해도, 독한 
근대성의 ‘하얗게 결정된’ 잔여물을 몸에 지닌 
채 돌아갈 것입니다. 특히나 민족지학 박물관의 
유물들의 대부분은 유기적 재료로 만들어졌기에 썩고 
소멸됩니다. 그러나 식민적 수집 과정은 그것들을 
태어난 환경으로부터 제거했습니다. 그리고 그들의 
몸에 독성을 주입했고, 그 결과 유물들은 일종의      
'집행유예의 삶’의 상태에 놓였습니다. 그 생물학적 
시간은 멈추었고, 어쩌면 영원히 마취된 채로 잠들게 
되었습니다.

로테 아른트: 
당신은 <X-hale>이라는 제목을 선택했는데, 이 

제목은 다의적인 해석을 불러일으키죠. 여기서 “X”
는 알려지지 않은 것, 흐름 속에 있는 것, 드러나 
있지만 완전히 파악되지 않는 것을 가리킬 수도 있을 
거예요. 프랑스어에서 “born under X(X 아래에서 
태어나다)”라는 표현은 부모가 알려지지 않았거나 
생물학적 계보를 추적할 수 없다는 뜻이기도 하지요.

이아람: 
저는 “exhale(숨을 내쉬다)”과 “exile(망명)”

이라는 단어 사이의 울림에 흥미를 느꼈습니다. 건강 
검진 과정에서 숨을 참으라는 지시를 받고, 촬영이 
끝났다는 허락이 떨어져야만 숨을 내쉴 수 있죠. 
이미지가 촬영되는 동안 모든 생명체에 필수적인 
숨의 흐름은, 의료진이 내 몸을 ‘위험하지 않다’
고 선언할 때까지 유예됩니다. 이 검진 경험은 곧 
추방된 몸의 상처받기 쉬움, 의심과 검열 아래 놓인 
몸의 취약성을 드러내는 사건이기도 했어요. 저는 
이러한 통제과정에서 제 숨이 정지되는 경험이 주는 
긴장과 두려움에 주목하고 싶었습니다. 그래서 영상의 
전반부에서는 숨을 들이마시는 소리만 반복적으로 
들리게 했죠. 들이쉬고, 들이쉬고, 들이쉬고, 
들이쉬는. 계속해서 한 방향으로만. 숨이 절대 반대 
방향으로 흐르지 않는. 오직 영상의 마지막에서야 
비로소 숨의 방향이 바뀌며, 폐가 숨을 내쉬는 
소리가 들립니다.

로테 아른트: 
제가 이 제목을 실제로 읽기 전에 처음 들었을 

때는 X-hale을 “엑셀(excel)”이라고 잘못 들었어요. 

그런데 이 오해가 오히려 흥미로운 의미를 더해준다고 
느꼈어요. 왜냐하면 그 해석은 박물관 오브제와 
이주하는 몸에 가해지는 의료적 검열을 데이터, 분류, 
통제라는 방식과 연결해주기 때문이지요. 그런데 
당신은 그런 수량화 중심의 접근법에 반대하며, 
박물관 안의 오브제에 주체성을 부여하면서 그것들과 
다양한 방식으로 관계 맺으려 하지. 당신의 몸 안에 
그것들을 새겨 넣는 방식도 바로 그 중 하나라고 할 
수 있겠지요. 당신의 픽션/에세이 <사물 이후 (After 
Objects)〉에서, 당신은 암스테르담 베레드뮤지엄에 
보관된 오브제들 간의 가상 대화를 구성해, 그들이 
자신들이 처한 박물관 소장 환경에 대해 말하게 
하고 있죠. 그 중 일련번호 RV-3981-33 오브제는 
헤게모니적 보존방법과 기후 통제에 대해 이렇게 
말하고 있어요.

“부패를 피하기 위해, 보시다시피 나는 바닥 
설계도에 따라 인덱스화된 시간의 격자를 입고 
있습니다. 그들은 나의 기후를 통제하고 살균합니다. 
반면, 밖에서는 사계절이 인간의 시간을 넘어서 
반복되고 지나갑니다. 문제는, 건물이 우리의 부패를 
두려워하는 동시에 그것이 기억하지 못하는 힘, 즉 
영원한 권력을 지속시킨다는 것 입니다. 박물관은 
내 몸 위에 완전히 다른 이데올로기적 비전을 
투사합니다. 그것은 보관된 사물들의 이질적인 풍경을 
사유화하고, 내 안의 생생한 장면들과 살아 있는 
존재들을 제거합니다. 그니까 내말은, 타자의 기후를 
통제하는 것은, 곧 타자의 시간과 생명을 통제하는 
것이란 겁니다.”②

당신은 여기서 기관의 기후를 통제함으로써 
타자의 삶까지 통제하는 것에 대해 말하고 있어요. 이 
개념을 조금 더 풀어 설명해줄 수 있을까요?

이아람: 
박물관에 있는 오브제는 원래 속해 있던 

문화적 맥락에서 완전히 분리된 채 이동되고 
이곳에서 격리됩니다. 잠시 다른 이야기를 하자면, 
리서치 과정중 저는 베레드뮤지엄 암스테르담의 배관 
시스템을 조사했었습니다. 수도관은 마치 박물관의 
호흡계 같은거 지요. 물이 끊임없이 순환하며 
통제되는 구조는 박물관 안에 인공적인 기후를 
만드는 가장 중요한 기반 구조라고 할 수 있습니다.

박물관이 어떻게 숨 쉬는지 생각하게 되었고, 
그래서 박물관의 지하층을 탐색하면서 외부로부터 
들어온 습기에 축축하게된 벽에 맺혀 있는 물방울을 
채집했습니다. 이 경계공간, 즉 박물관 내부와 외부의 
경계가 모호한 지점인 이 물방울에서 저는 박물관 
데이터베이스에 미등록된 살아 있는 미생물 95종을 
발견했습니다. 이 경험으로 저는 박물관의 배관과 
기후 제어 시스템을 ‘호흡계’로 이해하게 되었고 
(박물관내 모든 생명 정치를 유지하는), 동시에 
박물관이 추구하는 완벽히 밀폐된 생태적 보존 
체계는 불가능하다는 사실도 알게되었습니다.

이 박물관 컬렉션을 구성하는 사십오만 개의 
오브제는 모두 제도적 기후 속에서만 살아가고 
공존합니다. 그들이 온 다양한 대륙과 섬의 
기후와는 달리 이 기후는 지배적이고 아주 일방적인 
환경이에요. 박물관은 본래 오브제가 속해 있던 특정 
맥락을 제거하고, 대신 인공적 기후를 부여하며 그 
안에서 ‘과거(물질적 기억)’를 유지하려 합니다. 

❶

로테 아른트: 
아람, 우리의 대화는 2023년에 당신이 

암스테르담의 라이크스아카데미(Rijksakademie) 
레지던트로 있을 때 시작되었죠. 당시 당신은 
Pressing Matter: 소유권, 가치, 그리고 
박물관에서의 식민 유산 문제 프로그램의 연구 
일부로 독성(toxicity), 미생물, 그리고 박물관의 
다공성(porosity)을 탐구하고 있었습니다. 당신은 
박물관 벽을 통과해 들어온 습도를 추적했고 그 
물방울 안에서 살아 있는 유기체들을 발견했지요. 
그 작업은 2023년 여름 베레드뮤지엄 암스테르담
(구 트로펜뮤지엄)에서 선보인 퍼포먼스 <Holding 
Poison>과 영상 <When, Objects, Turn> (9분 2초, 
2023)으로 이어졌습니다. 이후 당신의 에세이〈사물 
이후(After Objects)〉가 Errant Journal에 실리기도 
했고요. 나는 당신이 식민지 컬렉션과 박물관 보존
(conservation)을 통해 식민화되고 이주한 몸에 
대한 생명정치적·제도적 통제를 비판적으로 사유하는 
방식에 깊은 관심이 있습니다. 동시에 당신은 언제나 
그러한 기술체계를 우회하거나 무력화하는 사변적 
프로토콜을 제시하고 있지요.

이번 <The Edges of Conservation> 특집에서, 
당신은 <X-hale>이라는 다의적인 제목의 영화를 
제안했습니다. 그 작품은 움직이는 유기체에 의해 
거주되는 것처럼 보이는 한 몸의 엑스레이(X-ray) 
영상을 보여주며, 간헐적으로 들리는 인도네시아어 
보이스오버와 여러 언어로 된 시의 파편이 화면에 
깜빡이며 나타납니다. 우리가 보고 있는 것은 
무엇인가요?

이아람: 
이 작업은 라이크스아카데미에서 함께 

레지던트로 있었던 중국계 인도네시아인 동료이자 
친구인 프란치스카 안젤라(Francisca Angela)
와의 사적인 대화에서 출발했습니다. 이방인으로서 
저희 둘다 네덜란드에 막 도착했을 때 결핵검사를 
의무적으로 받아야 했습니다. 검사는 의료 영상 
촬영을 포함하는데, 가슴에 금속판을 대고 숨을 멈춘 
상태에서 폐의 엑스레이를 촬영하는 방식이었죠. 
제 작업에서는 제 몸의 의료 영상을 암스테르담 
UMC 미생물 실험실의 면역학자 후안 J. 가르시아 
바이예호(Juan J. Garcia Vallejo)와 협력해 
현미경 아래에서 촬영한 이미지와 결합했습니다. 
그 이미지는 베레드뮤지엄 암스테르담 지하실에서 
박물관 두꺼운 기초 구조를 뚫고 스며 나온 물방울을 
채취한 뒤 분석한 것이었습니다. 검사 결과, 그 물 
한 방울 안에서 95개의 살아 있는 미생물 군집이 
발견되었습니다. 박물관은 외부 세계로부터 컬렉션을 
보호하기 위해 벽을 완전히 차단하려 애써왔지만, 
그럼에도 불구하고 수천 개의 살아 있는 유기체들이 
미세한 물 성분을 통해 벽을 침투하고 있었던 것이죠. 
저는 바로 이 과정에서 드러난 다공성에 관심을 
갖게 되었습니다. 박물관이 안과 밖을 확실하게 
분리해 보존 공간을 만들고자 했던 시도는 실패했던 
것입니다.

로테 아른트: 
당신의 영상에서는 살아 있는 미생물을 

엑스레이 폐 영상 위에 겹쳐 보여줍니다. 시각적으로 
탈주한 미생물들이 당신의 몸 내부에 거주하는 
것처럼 보이지요.

이아람:
 영화적 콜라주는 의료 검사의 대상이 된 제 

신체 경험과 박물관에서 채취한 물방울 속 미생물 
이미지를 결합합니다. 이 작업은 몸을 지정학적 장소, 
즉 감시가 작동하는 정치적 영토로 사유합니다. 
기록된 몸과 승인된 몸, 위험에서 부터 벗어난 합법적 
몸 또는 밀입국자나 무허가 존재로 간주되는 몸을 
구별하려는 시선을 드러내는 것이죠.

저와 제 친구는 모두 이 의무 검사를 받아야 
했습니다. 제가 2011년에 도착했을 당시 한국은 
여전히 결핵 위험국가 목록에 포함되어 있었고, 
인도네시아는 지금도 목록에 올라 있습니다. 한국은 
최근 제외되었지요. 검사를 기다리는 동안, 출신이 
모두 다른 사람들은 같은 대기실에서 기다립니다. 그 
순간, 우리는 자신과 타인을 심사 대상이 된 몸으로 
인식하게 됩니다. 이곳에 머물 수 있는지 여부를 
판단받기 위해 기다리고 존재하는 몸으로 말이죠. 
검사 중에는 금속판을 가슴에 대고 숨을 깊게 
들이쉬라는 지시를 받습니다. 그리고 허가가 떨어질 
때까지 숨을 멈춰야 합니다. 나는 그 순간을 호흡할 
권리가 정지되는 순간으로 체험했습니다. 마치 내가 
내 나라에서 가져온 공기를 이곳에 들여올 자격이 
있는지 없는지 검사받는 시간처럼 느껴졌습니다.

로테 아른트: 
엑스레이는 페미니스트 실험 영화에서도 여러 

차례 사용되어 왔는데, 종종 기술과 가부장제에 의해 
과다노출된 몸의 취약성을 표현하기 위한 수단으로 
등장하곤 했습니다. ① 당신의 영상에서도 엑스레이는 
몸의 반투명성과 취약한 상태를 드러내지요. 그런데 
거기에 더해, 당신은 움직이는 미생물들의 이미지를 
몸 위에 겹쳐 놓았습니다. 그 결과, 공공 보건 제도가 
체계적으로 행사하는 지리적·신체적 통제—그리고 
몸이 가진 잠재적 위험성의 등급화—를 비판적으로 
드러내면서도, 동시에 당신의 몸이 박물관에서 
채집한 미생물들이 자유롭게 움직이는 매개 공간이 
되지요. 마치 공중보건 당국의 의심을 시각적으로 
“확인해주는” 듯한 형식으로, 당신은 살아 있는 
미생물 군집을 몸속에 새겨 넣습니다. 이 영상은 보건 
권력이 설치한 경계와 박물관 벽을 넘어서는 무허가 
이동처럼 보이기도 하지요. 영상을 보면서 드는 
질문은 이것입니다. 우리가 보고 있는 것이 질병이 
몸을 침범하는 과정인지, 아니면 몸의 생명 활동을 
구성하는 공생적 과정인지—그 불확실성이 영상 
전반에 흐르고 있죠?

이아람: 
저는 박물관의 미생물 이미지들이 제 몸속에서 

수행하도록 두었습니다. 그로 인해 그들과 아주 
친밀한 접촉이 가능해졌습니다. 현미경 너머에서 
거리를 두고 관찰하는 대신, 제 몸 안에서 그들과 
시각적으로 만나는 경험을 택한 것이죠. 하나의 
몸은 또 다른 몸과 연결되고, 다시 그 너머의 
존재들과 이어집니다. 그러면서 이 작업을 통해 
인간/비인간이라는 이분법을 넘어서고자 했습니다. 
몸과 몸 사이를 가로지르는 이 전이는 모든 몸이 
서로 연결되어 있으며 결코 고립된 존재가 아님을 
드러냅니다. 이렇게 저의 몸과 미생물의 몸이 겹쳐진 
이미지는 패권적 구조와 인식을 뒤집고, 낙인찍힌 
망령들을 불러옵니다. 이 작업은 제도내에서 
포획되거나 빠져나간 몸들, 제도화된 몸과 비제도적 
몸의 번역이라 할 수 있습니다.

❶



몸은 서로를 밀고 당기며 새로운 지도, 아직 기록되지 
않은 장소를 만들어냅니다. 제 작업의 핵심은 추방된 
오브제와 유랑하는 몸, 그리고 그 사이를 연결하는 
다공성(porosity) 입니다. 우리의 몸의 취약성이 
경계가 아니라 관계의 통로가 되는 것을 생각했어요. 
만약 그 표면에서 아주 작은 구멍 하나라도 
발견된다면—그곳으로부터 새어나오기 시작하는 것들, 
그리고 그 틈을 통과하며 이동하는 언어가 생겨날 
것입니다. 그 미세한 틈이란 글쎄 뿌리 뽑힌 몸들이 
머무는 자리, 혹은 지배적 역사 서사가 숨기는 
균열일 수도 있습니다. 몸의 서사는 수많은 보이지 
않는 기공들을 가지고 있습니다. 그렇다면 질문은 
이것입니다. 이 다공성을 통해 다른 과거와 다른 
미래를 연결할 수 있는가? 그리고 이것이 과거로부터 
이어져온 역사 권력의 영속성에 도전할 수 있는가?

로테 아른트: 
당신은 이미 영화의 전반부에서 들리는 숨을 

들이쉬는 사운드에 대해 이야기했어요. 그런데 
영화에는 그 외에도 다른 사운드 레이어들이 
존재합니다. 구체적으로 어떤 소리들이 더 있나요?

이아람:
 이 영화는 세 가지 사운드가 결합되어 

구성되어 있어요.

 첫째는 숨소리입니다. 영화의 첫 부분에서는 
숨이 들이쉬는 방향으로만 계속 흐르고, 오직 
마지막에 가서야 비로소 숨을 내쉬는 소리가 들리죠.
둘째는 제 친구가 읽는 시적 내레이션입니다.
셋째는 여성의 자궁 속에서 듣는 바깥 세계의 
소리입니다. 이 소리는 물속에 잠긴 듯한 감각을 
주는, 일종의 유체적 사운드예요. 이 소리는 한 
존재가 다른 존재 안에서 살아가는 상태, 즉 완전히 
타자에게 의존하지만 그와 동일하지는 않은 존재의 
조건을 상기시키죠.

아기가 완전히 자궁 안에 고립된 것처럼 
보이지만, 녹음된 사운드는 이 경험이 얼마나 외부와 
연결되어있는가 보여줍니다. 이런 조건에서 내부와 
외부를 매개하는 것은 물, 액체 입니다. 하지만 이 
문제는 단지 매체나 기술의 문제가 아닙니다. 돌봄
(care)의 문제이기도 해요. 이 다공(porosity)의 
영역에서, 환경과 몸의 상호의존성을 측정, 보존 
시스템을 통해 어떻게 이해할 수 있을까요? 감각을 
통해, 몸의 경험을 통해 관계를 다시 구성할 수는 
없을까요?

로테 아른트: 
제가 “유해한 보존(toxic conservation)”

이라고 부르는 것의 일부는, 박물관이 부식과 
변형의 과정을 배제하려는 시도, 가능한 한 시간을 
중지시키려는 시도, 보존을 수십 년, 심지어 수세기 
동안 사물의 상태를 안정적이고 동일한 상태로 
유지하는 것으로 개념화하는 시도, 그리고 이를 
위해 기후 제어, 밀폐 수장고, 화학 처리를 포함한 
조치들을 사용하는 데 있습니다. 여기서 기준이 되는 
틀은 국민국가와 국립 박물관이며, 이는 개인의 생명 
주기를 넘어 국가 유산이라는 보호된 저장소 안에 
방대한 물질, 사물, 문화적 가치를 축적해왔습니다.

당신의 작업은 변하지 않는 상태로 유지되어야 
한다고 여겨지는 것들의 불안정성을 조명합니다. 

당신은 베레드뮤지엄 암스테르담에서 진행한 
퍼포먼스 작업에서 미생물 이미지를 수백만 배로 
확대하고, 그것을 점토로 3D 프린트해 모터를 장착, 
퍼포머들과 함께 박물관 홀 전체를 이동하는 살아 
있는 객체로 만들었습니다. 박물관 벽을 침투해 
들어온 물방울 속에서 발견된 95개의 미생물은 
3D 모델로 재현되었고, 각각의 연구·채집·기록된 
움직임은 확대되어 인간이 인지 가능한 크기와 
리듬으로 변환되었습니다. 그들은 움직임을 갖는 존재, 
즉 퍼포머가 되어 박물관 공간을 활보했지요. 이 
기계적 동력으로 움직이는 미생물 감각체(microbial 
sensorium)는 독성 물질에 오염된 오브제들과 
함께 박물관 중앙 홀에 등장합니다. 각 움직임은 
서로 상호작용하는 미생물 개체들로부터 유도되며, 
물방울 속 미생물들의 전체 수명 주기를 반영한 40
분 길이의 집단 안무를 구성합니다. 관객은 이 미생물 
오브제들을 직접 움직일 수 있도록 초대되며, 그 
결과 미생물들은 공간 전역으로 퍼지기 시작합니다. 
퍼포먼스는 앞으로 계단, 복도, 그리고 일반 방문객이 
쉽게 접근할 수 없는 수장고나 박물관관장실 같은 
장소에서도 이어질 예정입니다.

박물관이 배제하려 했던 것은 여기서 재매개를 
수행하는 대리인으로 전환되어 설치 작품의 중심이 
됩니다.

<X-hale>에서 당신은 몸의 투과성
(permeability)과 환경과의 상호 의존성을 한층 더 
밀어붙입니다. 미생물을 디지털 방식으로 당신의 몸 
안에 감염된 것처럼 시각화함으로써 혼란을 의도하고, 
잠재적으로 보건적 경각심이나 경계 반응을 유발할 
수 있는 이미지를 만듭니다. 전자는 “이 몸은 
위험한가?”라는 질문을 던지고, 후자는 “이 몸은 
위험에 처해 있는가?”라는 질문을 던집니다—두 
질문은 전혀 다른 윤리적·관계적 함의를 담고 
있습니다. 오염은 결코 가벼운 장난이 아니라 환경, 
사람, 언어, 관계와의 깊이 있는 개입입니다. 이것은 
당신 또한 위험을 감수하며, 타인과의 의존성 위에 
존재하고, 분리되지 않은 세계 속 관계로서만 존재할 
수 있다는 사실을 드러냅니다. 존재의 조건은 곧 
관계성이며, 당신은 돌봄과 주의를 필요로 하는 
존재가 됩니다.

이 영화는 바바라 해머(Barbara Hammer)의 
실험 영화 <Sanctus>(1990)를 떠올리게 합니다. 이 
작품은 1950년대 의사이자 실험 영화 감독 제임스 
왓슨이 촬영한 X-레이 과학 영상을 기반으로 한 시적 
영상입니다. 해머는 그 의료 이미지를 색채화하고 
성가 음악을 입혀, 연약하고 유령 같은 몸들을 신성한 
대상으로 변환합니다. 이 영화는 HIV/AIDS 위기 
시기에 발표되었고, 당시 질병으로 낙인찍힌 몸들의 
상처와 존엄을 다루었습니다. 해머는 객관적이고 
차가운 의료적 시선을 벗겨내고, 돌봄과 애도를 통한 
성스러움을 회복시켰습니다. 이것은 당신의 작업과도 
맞닿아 있습니다. ‘성스러움’은 과학주의적 객관성과 
박물관 보존학이 철저히 배제해 온 차원이기 
때문입니다.

이아람:
 저는 비인간 존재들이 어떻게 권력 구조를 

유지하거나 전복시키는 데 사용되는지에 관심이 
있습니다. <Alien Phenomenology>④ 에서는       
‘사물의 경험이란 무엇인가’를 탐구하는데, 그 
경험은 명확히 정의되기보다는 사유를 자극하는 
여지로 남아 있습니다. 여기서 저는 민족지-식민 

❶

저는 이것을 단지 물리적 통제로만 보지 않습니다. 
제도적 기후 통제란 사십오만개의 몸을 통제하는 
것이며, 식민 박물관에서의 기후 통제는 곧 후기식민 
정치 작동 방식의 은유라고 생각합니다.

저는 여기서 말하는 ‘기후’를 단지 건물 
내부의 온도나 습도 조건으로만 보지 않아요. 
제도적 기후(institutional climate)는 우리가 
살아가는 세계적 기후 와도 연결되어 있습니다. 
두 기후 모두 노동 착취와 인종 계급 구조 위에서 
작동하고 있기 때문입니다. 이는 곧 누가 이동할 
수있는 있는가(모빌리티), 어떤 몸이 통제되는가를 
함께 사유하는 일이기도 합니다.그래서 저는 유럽 
민속 박물관(Ethnographic Museum)의 제도적 
기후를 헤게모니의 축소 모델(prototype)로 바라보게 
되었습니다. 그렇다면 질문은 이렇게 바뀌죠.        
“남반구(Global South)에서 가져온 오브제들은 
어디로 돌아가야 하는가?”
 

서구 박물관 모델의 전 세계적 확산은 박물관 
기술의 세계화를 가져왔습니다. 유럽에서 개발된 
기후 제어 시스템, 온습도 통제 기술, 보존 프로토콜 
등은 이제 남반구 국가들의 박물관에서도 그대로 
적용되고 있습니다. 이 과정에서 박물관들은 보존을 
이유로 오브제에 화학 약품을 도포하며, 독성을 
가진 오브제가 되어버리기도 합니다. 만약 우리가 
문화를 인간–사물–환경–영성이 분리될수없이 얽힌 
상호관계적 과정으로 본다면, 박물관이 오브제를 
다루는 방식을 근본적으로 다시 상상해야 하지 
않을까요? 
 

여기에서 나는 식민 박물관의 호흡 시스템을 
상상합니다. 건물 내외부 배관 시스템은 냉·난방 
시스템을 유지하는 데 필수적이며, 이를 통해 박물관 
내부에 헤게모니적 기후가 형성됩니다. 이 시스템은 
동시대 관람객을 위한 쾌적함을 제공하고, 공간을 
정화하여 오브제 주위에 진공 상태에 가까운 환경을 
만들어냅니다. 그러나 배관은 동시에 박물관 내부의 
유리의 미세공간(microcavity)과 외부 생태계 사이를 
연결하는 잠재적 호흡기관이기도 합니다.

파이프는 공기와 물의 이동을 가능하게 하며, 
이는 제국적 기념비를 썩지안게 유지시키는 역할을 
합니다. 그러나 파이프를 박물관의 또다른 잠재적 
보컬(potential vocal)이라고 생각할 수도 있습니다. 
(즉, 박물관이 말할 수 있게 하는 기관으로도 
해석할 수 있다는 것입니다.) 물은 특정 지역과 
영토의 존재들과 종들을 함유하고 있습니다. 물은 
다층적이고, 수백만 생명체를 운반하며, 분류 
체계를 해체합니다. 물은 틈을 타 스며들고, 몸과 
지식을 흐르게 합니다. 그 흐름 속에서 우리는 종 
간 상호의존성(multi-species interdependence)을 
목격하게 됩니다. 이러한 관계 속에서, 유체적 교환
(fluid exchange)은 모든 행위자들이 박물관에 
참여할 수 있는 가능성을 열어줍니다.

로테 아른트:
물질적 페미니즘(materialist feminism)은 

몸과 환경이 서로 깊게 얽혀 있다는 관점을 강조하며, 
근대가 만들어낸 ‘몸의 분리’ 혹은 ‘몸의 자족성’
이라는 환상을 비판합니다. 문화이론가 스테이시 
얼레이모(Stacy Alaimo)는 이를 초신체성이라는 
개념으로 설명하지요. 그녀에 따르면 “인간의 몸은 

결코 단단하게 닫힌 독립적 실체가 아니며, 항상 
환경의 흐름과 물질에 취약하다”고 합니다. 여기에는 
산업 환경과 그 속에 내재한 사회-경제적 권력 관계도 
포함되죠. ③ 얼레이모는 X-레이가 역사적으로 지배 
권력의 통제 장치로 사용되었을 뿐 아니라, 동시에 
노동자들의 환경 정의 운동에서도 중요한 증거 도구가 
되었다고 말합니다. 예를 들어 광산 노동자나 유독 
물질을 다루는 노동자들이 병에 걸렸을 때, 그 병이 
단순히 개별 몸의 문제가 아니라 노동 환경의 구조적 
문제라는 것을 증명하는 장치가 되었던 것이죠.
당신이 자신의 흉부 X-레이 이미지를 작업에 사용한 
방식은, 생체 권력이 작동하는 위생-검열 장치를 
전복하여 관계적 생존과 위험을 감수한 공존의 
장소로 바꾸고 있는 듯합니다.

이아람: 
        만약 이러한 응고된 지배 체제(congealed 
hegemonic regimes) 안에서도 여전히 ‘생명’
이 존재한다면 (존재할 수 있다면), 그 생명은 어떤 
방식으로든 새어 나온다고 생각합니다. 그렇다면 
질문은 이렇게 바뀌죠. “과연 누수가 가능하다면, 
무엇이 누수이고, 어디서 발생하는가?” 식민지 
오브제의 억압적 신체성을 연구하는 동안 제게 
오래 남은 개념이 있는데, 바로 “초월적 노숙 상태
(transcendental homelessness)”라는 개념입니다. 
이 말은 곧 ‘내부와 외부가 분리되어 있다는 
관념적인 환상’이 무너지는 순간 발생하는 실존적 
충돌을 설명합니다. 이는 길이 없는데도 목적지만 
존재하는 상태, 혹은 자리를 빼앗긴 존재의 조건 같은 
의미로 이해할 수 있습니다.

로테 아른트: 
영상 속 내레이션은 당신의 친구 프란시스카 

안젤라가 읽고 있죠. 두 사람이 함께 쓴 시의 
일부라고 들었어요. 화면에 등장하는 텍스트 
조각들은 인도네시아어, 한국어, 영어 — 이렇게 
세 가지 언어로 쓰여 있지요. 이러한 사운드와 
텍스트는 영화의 일부가 되며, 말해지는 것과 
이해되는 것 사이의 간극을 드러내고, 소속된 자와 
소속되지 않은 것으로 의심받는 자들의 내밀한 
경험과 공명합니다. 영화 속 텍스트 조각들은 서로 
다른 언어로 공존하며, 일부는 서로의 번역이지만, 
또 어떤 것들은 위기 상황을 다루는 자율적인 시적 
파편으로 존재합니다. 당신이 언어를 사용하는 방식은 
낯섦(foreignness), 소속감(belonging), 불투명성
(opacity), 공동체성(community), 그리고 이 모든 
것의 다공성(porosity)을 탐구하고 있는 듯 보입니다.

이아람:
만약 내가 다른 사람들의 기억이 아닌  

온전히 나 자신의 몸 안에서 살 수 있다면, 말할 수 
있을까,‘낯선 오브제들의 침묵’이라는 전통에 대해—  
저기, 불러보며. 어떤 문장도 끝날 수 없는.  
이것은 오래된 아카이브와 우울감에 대한 이야기,  
아무도 부르지 않은 곳, 그래서 아무 일도 일어나지 
않은 곳, 우리.

예를들면 저는 이 텍스트를 장면을 설명하는 
직접적인 해설로서 쓰지 않았습니다. 그것보단 
추상성이 수행할수있는... 논리적 구조로 설명될 
수 없는 감각을 다루려고 했어요. 국가가 분류하지 
못하는 정체성, 박물관이 포착하지 못하는 경험을 
드러낼 수 있는 형식이라고 생각하기 때문입니다. 그 
감각들이 몸 위에서 재배열되고, 또 그 안에서 언어와 

❶



❷박물관 생태계를 
새롭게 재구성하기

 
2024

Q. 당신은 자신의 작업이 ‘생태적’이라고 
생각하나요? 그렇다면 어떤 의미에서인가요? 어떤 

것과 관계를 맺으려 하나요? 

저는 제 작업이 생태학적 담론을 담고 있다고 
생각합니다. 작업에서 인공적인 ‘제도적 생태’, 
소장품의 ‘토착적 생태’, 그리고 ‘기관 외부의 
생태’ — 이 세 가지 생태계가 서로 어떻게 
상호작용하는지에 관여하고 탐구하기 때문입니다. 
저에게 생태란 사회환경적인 부분을 넘어 하나의 
정치적 신체와 그 물리적 환경을 포함한 다른 정치적 
신체들 사이의 ‘관계성’에 관한 것입니다.

Q. 앞선 질문과 관련해, 생태적 관점은 당신의 
작업에서 어떤 역할을 하나요? 재료, 공급망, 자원 
이동, 인프라, 협업, 사고 과정이나 이론, 공간 등의 

측면에서 말이죠. 

저는 생태를 ‘복원’의 도구이자 통찰로 
활용해, 기관들이 전제하는 선형적 미래 개념을 
해체하고자 합니다. 이 과정은 단단히 고정된 
사물들을 유동적인 움직임으로 변모시킵니다. 
이 생태적 차원은 제 작업 안에서 재매개의
(remediation) 공간을 열어주는 매우 중요한 역할을 
합니다.

박물관 속의 ‘생태화’는 역사적 서사와 
그것이 수반한 권력 구조를 해방시키는 잠재적 
프로토콜으로 볼 수 있습니다. 특히 저는 이것이 
서구 중심의 시선이 ‘전형적이고 피지배적인 잔재’
로 규정해온 글로벌 사우스의 이미지를 어떻게 전복할 
수 있는가에 주목합니다. 따라서 박물관의 생태화는, 
식민적 오브제를 생물권 속으로 재배치함으로써 
탈식민화를 이루는 하나의 방법이 됩니다.

현재 진행 중인 프로젝트 〈350,000 Leaks〉
에서 저는 수도관’과 그 흐름을 매개로, 사물의 몸과 
더 넓은 생태계의 몸들을 연결하는 방식을 탐구하고 
있습니다. 이 과정을 통해 박물관 속 사물들이 
지닌 사회정치적, 제도적, 역사적, 심리적 설계 
체계가 어떻게 가시화되고 다시 순환될 수 있는지를 
실험합니다. 이 순환의 과정은 박물관 안에 막혀 
있던 사물들의 경직된 경계를 열고, 정체된 것들의 
비가시화된 잠재성, 그 무한한 스케일을 드러낼 수 
있습니다.

대나무, 도자기, 박, 앵무새 깃털, 열매, 
조개껍질로 된 사물들이 우리와 함께 공명할 수 
있을까요? 이 사물들은 이러한 수로 파이프의 전복적 
존재를 통해 바다로 이어지는 새로운 ‘대사(代謝)’
의 경로를 가질 수 있습니다. 다시 말해, 안과 밖을 
잇는 이 수로는 원래 열대 기후에 속했으나 박물관의 
불모한 공간에 갇힌 사물들의 ‘얼어붙은 시간’을 
풀어낼 가능성을 지닙니다. 이 방법은 결국 사물들이 
지닌 생태적 감수성(ecological sensitivity)을 다시 
그들에게 생명으로 되돌려줄 수 있을 것입니다.

이번 연구는 수도관의 방향, 속도, 흐름을 
분석하는 데서 출발합니다. 저는 물속 미생물, 기후 
과학자, 도시 건축가들과 협업하여 트로펜뮤지엄
(Tropenmuseum)의 위치적·공간적 스케일, 그리고 
그 길이와 평면도를 함께 매핑하고 있습니다. 저는 
물의 통로, 빗물 저장소, 수도꼭지, 물 저장고들의 
연결망을 다시 조립하고 그려냄으로써 이 박물관의 
새로운 물의 지도를 만듭니다. 이 지도는 밀폐된 
사물들의 회로를 열기 시작합니다. 유리 진열장 
속에서 출발해, 수장고의 방을 지나, 박물관 바깥 
도시의 운하를 거쳐, 결국 바다에 이르는 물이 된 
오브제의 몸의 경로의 구조적 연쇄성을 가시화합니다.

❷

오브제들을 ‘포스트 휴먼적(post-human)’존재로 
간주합니다. 이 개념은 객체화된 사람/문화와의 
평행 구조를 드러내는 데 유용합니다. 그것은 
우리가 사물의 형이상학에 다가가도록 하며, 무생물/
미생물이라는 활력 있는 존재를 통해 ‘다른 세계’에 
진입하려는 시도입니다—경계는 흐려집니다. 그러나 
사물의 세계는 주체의 세계를 보는 눈으로는 이해될 
수 없기에, 사변은 불가피합니다.

저는 상상 속에서 제 몸을 ‘안티-뮤지엄
(anti-museum)’이라고 생각했습니다. 폐허가 되고, 
낙인찍히고, 버려지고, 배출된 존재들이—우리가 모두 
알 수 없는 힘을 가진 몸, 초월적 객체(hyperobject)
임을 인정하면서—전시되거나 증명을 요구받는 대상이 
아니라, 서로 뒤섞이고, 충돌하며, 다른 형태로 
증식할 수 있는 성소 말입니다. 어디에도 도착하지 
않는 여행을 함께 제안할 수 있는 공간, 우리 
자신의 번식(re-breeding)을 상상할 수 있는 장소를 
말입니다.

각주
① Maud Jacquin, <과다노출, 

엑스레이처럼: 산드라 라히르 실험영화에서의 
신체적 취약성의 정치학>, 공기 위에서 살기>: 
산드라 라히르의 영화와 작업들, 2023, 21–29
쪽.

② 이아람 <사물 이후>, Irene de Craen(
엮음), 조상들에게서 배우기: 인식적 반환과 
재모계화, Errant Journal 3호, 2023, 64–77
쪽.

③ Stacy Alaimo, 신체적 자연들: 과학, 
환경, 그리고 물질적 자아, Indiana University 
Press, 2010, 28쪽.

④ Ian Bogost, 외계 존재론: 사물이 된다는 
것은 무엇인가, University of Minnesota Press, 
2012.

❶



자본주의, 생태의 다층적 영향을 반향합니다. 
전지구적 차원에서 보면, 식민적 구조는 여전히 
자본주의의 시간 체계 속에서 계속해서 재생산되고 
있으며 이는 남반구와 북반구라는 갱신된 형태의 
위계를 통해 유지되고 있습니다. 남반구 식민 
객체들이 지닌 억압된 몸은 과거와 현재, (이미 
예정된) 미래가 결합된 일종의 합성적 시간의 
산물이며, 단일한 패권적 시간성을 지속킵니다. 또한 
실제로 생태학적, 환경적 현실을 떠올려보면, 이러한 
체계가 지속됨을 알 수 있습니다. 예를들면 북반구가 
남반구에 유독 폐기물을 계속 투기하는 현실과 
맞물려 있습니다. 이 점에서 생태는 식민적 반환
(colonial restitution)과 관련된 확장된 의미의 독성
(toxicity)과 맞물려서 이야기 될 수 있습니다.

Q. 최근 작업 <독을 품고(Holding Poison)>
에 대해 말씀해 주세요. 또한 박물관과 예술 작품 
속에서 미생물적 관점이 가지는 의미는 무엇인가요? 
그리고 미시적과 거시적 규모 사이의 연결, 즉 이 
변화와 상호작용에서 누가 또는 무엇이 주체성을 

가지는지 궁금합니다. 마지막으로, 이 맥락에서 독화
(toxifying)와 정화(purifying) 개념에 대해서도 

여쭤보고 싶습니다.

<독을 품고(Holding Poison)>은 앞서 언급한 
프로젝트 <3만오천번의 상실(350,000 Leaks)>의 
삼부작 중 첫 번째 장입니다.

리서치를하며 박물관의 수로를 따라가던 중, 
외부에서 내부로 스며드는 물 속에서 생명체를 
발견했습니다. 이 발견 이후, 저는 “박물관이 어떤 
살아 있는 존재를 품을 수 있을까?”라는 질문을 
하였습니다. 무엇이 삶과 생명을 이루며, 무엇을     
‘살아 있음’ 으로 간주할 수 있을까요? 이 물속 
미생물들은 박물관이라는 제도의 다양한 ‘생동하는 
물질’로서, 살아 있는 존재의 형태를 드러냅니다. 
이러한 유동적 요소들은 우리가 흔히 떠올리는 
박물관의 정체(stasis) 즉, 변화의 중단의 상태와 
극명한 대조를 이룹니다.

암스테르담 UMC의 미생물 연구실에서 
면역학자들과 함께 연구하며, 우리는 박물관 벽을 
타고 새어 들어오는 습기 속에서 살아 있는 95
종의 미생물 초상을 발견했습니다. 그들은 진동하고, 
맥동하며, 팽창합니다. 이 경험을 통해, 저는 
박물관의 이러한 경계 공간이 다른 정치적 현실을 
구성하는 확장된 무대로 작동할 수 있을지 탐구하기 
시작했습니다. 이 살아 있는 문화(living cultures)
들은 고유한 움직임과 의지를 가지고 있습니다. 
그들의 통제 불가능한 움직임과 수행성은 중요합니다. 
왜냐하면 그것들은 억제할 수 없는 타자이자, 
불온한 지식(unruly knowledge), 주체성 회복
(empowerment)을 시도하는 행위자 그 자체이기 
때문입니다. 그렇다면, 이 유동적이고 습한 몸, 즉 
이질적 물질로 이루어진 살아있는 존재는, 독성 물질
(DDT)로 코팅된 하얀 결정체의 가진 ‘독화된 
객체’ 개념에 어떻게 도전할 수 있을까요?

이러한 보이지않는 에이전트들인 미생물들을 
확대하고, 감각적으로 인식 가능하게 만드는 것이 
중요했습니다. 이 미시적이며 동시에 거시적인 
접근을 통해 우리는 박물관의 방대한 통제 시스템과, 
사물의 위치성(positionality)을 우리의 감각 체계
(sensorium)와 다시 연결할 수 있습니다. 저는 

미생물의 제스처를 연구해, 센서가 부착한 96
개의 로봇 미생물에 그 움직임을 적용했습니다. 이 
미생물들은 박물관의 전시 공간, 수장고, 계단, 
리셉션 등에서 자유롭게 돌아다녔습니다.

독화된 사물의 안무는 박물관 속 액체화된 
존재들, 즉 미생물과 독화된 객체와 함께 엮었습니다. 
이 수행의 주체는 미생물이었지만, 동시에 열린 
행위자, 서발턴(subalterns), 경계의 존재 그리고 
보이지 않는 형이상학적 행위자(meta-physical 
agents)로 확장됩니다.

이들의 수행적 공연은 우리가 허용한다면, 
몸, 다양한 종들(species), 영토(territories)의 
범주를 해체할 수 있습니다. 이러한 헤테로토피 공간
(heterotopian space) 안에서 지식과 담론들은 누수 
하고 흐르며, 모든 행위자(agency)가 참여할 수 있는 
열린 박물관이 형성됩니다. 이러한 안무는 공간을 
해독하고, 경계와 정체성를 흩트려 초월하게 합니다.

이 프로젝트에서 제가 말하고자 하는 이중적 
독성(dual toxicity)는 물리적이고 형이상학적인 
독성을 가르킵니다. 객체가 유독한 살충제와 독성 
근대성(toxic modernity)으로 덮여 있기 때문에 이로 
인해 객체는 물리적, 개념적으로 반환 될 수 없고, 
독성 근대성은 그대로 봉인된 채 유지됩니다. 그들의 
정물화적 삶과는 달리, 생동하는 물질들과 인간의 
눈에 비가시적인 생명들은 박물관의 연속적이고 
패권적 생태에 예측불가능한 일종의 운동성(kinesis)
을 부여합니다. 그래서 저는 누수라는 개념을 독성의 
반대편에 있는 개념으로 활용했습니다. 즉 누수는 
기관을 탈식민화 하고, 객체의 독성 형식을 해방하며, 
박물관이 숨 쉴 수 있는 일종의 다공적 상태를 
회복하게 만드는 하나의 은유적 장치입니다.

Q. 2019년 워크숍 <Tropical, Objects 
Turn>에 대해 이 워크숍은 유럽 박물관에 소장된 
글로벌 사우스 출신의 약탈되거나·이전된 물질과 
객체를 중심으로, 기후 변화에 대응하는 박물관 

적응 가능성을 탐구했습니다. 이번 워크숍이 어떻게 
진행되었고, 그것이 박물관과 소장품, 그리고 기후에 

대한 당신의 생각에 어떤 변화를 주었나요?

워크숍은 세 세션으로 구성되었습니다.

● 세션 1: 미래 서식지를 위한 수행

● 세션 2: 미래 서식지를 위한 테스트, 
프로토타이핑
● 세션 3: 미래 서식지를 위한 스토리텔링

그리고 워크숍은 다음 질문으로 
시작되었습니다.

만약 기후가 점점 더 따뜻해지고 열대화 
된다면, 유럽 박물관에 보관된 열대 지역 출신의 
옮겨진 물체들은 현재의 그 번역불가능한 상태에서 
벗어날수있을까? 남반구의 기후과 다른 헤게모니의 
형태를 품은 이 물체들이 새로운 기후 조건에서 
미래적 적응을 제안할 수 있을까? 그리고 이러한 
지식과 사회적 관계를, 서구 근대적 캐논을 따르지 
않으면서 박물관 내에서 재번역할 수 있을까?

❷

 이 지도 위에서 수도관과 열대 오브제의 
위치를 함께 표기하는 행위는 사물의 재배치 가능성
(re-positionality)을 드러냅니다. 이는 누출, 열대 
사물의 몸, 제도적 기후가 물방울이 되어 이루는 
액체적 상호교환의 별자리(constellation)를 그려보는 
시도이기도 합니다. 박물관에서 바다로, 그리고 
잠재적으로는 사물들이 기원한 지역으로 이어지는 
경계선은 물의 흐름을 따라 그려지며, 완결되지 않은 
사물들의 연쇄(sequence)로 시각화됩니다.

 이러한 관점은 아스트리다 네이마니스(Astrida 
Neimanis)가 제안한, 인간과 비인간 존재를 구분하는 
전통적 사고를 넘어 몸을 ‘물의 존재’로 재사유하는 
포스트휴먼 페미니즘과 맞닿아 있습니다. 우리는 
모두 물의 몸이며, 물의 순환을 통해 서로 끊임없이 
연결되고 침투되는 관계적 존재로 사유됩니다. 물은 
강, 바다, 구름, 그리고 몸을 가로지르며 하나의 
하이드로 커먼즈(hydrocommons)를 형성합니다. 
우리는 물을 매개로 타인, 동물, 환경과 물질적으로 
연결된 공동체를 이룹니다. 국경과 경계를 넘나드는 
물의 흐름은 몸을 열려 있고, 얽혀 있으며, 변화하는 
존재로 이해하도록 이끕니다.

이 추측적이고 수행적인 지도는 기후 감수성과 
관련된 남반구의 약 60종의 오브제를 표시합니다. 
이 지도화의 행위 자체가 보이지 않는 사물과 환경을 
드러내는 정치적 행위가 됩니다. 지도상의 시점의 
스케일은 사물의 맥락적 주변을 다시 설정하고, 그 
환경의 감각을 재구성합니다.

이 과정을 통해 나는 식민화된 신체(colonial 
body)와 생태적 시간(ecological time) 사이의 
연관된 역학을 탐색합니다. 기후와 식민의 박물관들은 
식민 오브제들이 지닌 잠재적 내재 존재의 파동을 
만들어내기 때문입니다. 이러한 전제와 예술적 
접근은, 단단히 고정된 수장 공간에서 일종의 
유동적인 미래를 향한 의식(fluid protention)으로 
— 즉, 이미 형성된 시간의 선형성을 해체하여 과거의 
연속과 반복으로서의 미래가 아닌, 다른 미래를 
예감해 보는 방향으로 전이할 수 있는 일종의 회복적 
경로(resilient passage)를 엽니다.

여기서 ‘리턴/되돌아감(re-turn)’이라는 
일종의 운동이자 개념은 여러 시간선을 순환하며 
우회해 보려는 외교적이며·탈식민적 전술입니다. 
이 전술은 서구가 독점해온 선형적 미래, 이를 
확장시켜온 식민 박물관에 비판적 운동성/변화의 
과정(critical kinesis)을 부여할수 있습니다. 
이러한 접근은 식민 오브제 내부의 자기구성(self-
constitution)의 잠재적 운동을 대사시키며, 사물 
속에 억압되어 있던 층위를 다시 활성화합니다. 이를 
통해 사물은 그동안 논쟁이 끊이지 않았던 식민적 
역사 속의 유형학(typology)과 역량을 확장하게 되며, 
새로운 인식론(epistemology)을 이야기해볼수있는 
장이 됩니다.

이러한 체화된 실천(embodied practice)
을 통해, 다양한 지도위의 사물들의 관계성이 다시 
펼쳐지고 전파될 수 있습니다. 그 결과, 주변부로 
치부되던 것들의 서사(marginalised narration)
가 깨어나 그들만의 역사적 플롯을 만들어 나가볼 
수 있는 잠재적 퍼포먼스로 작동합니다. 이 퍼포먼스 
내에서 우리는 서로 응답하고, 서구적 헤게모니에서 

벗어나 남반구와 북반구가 지닌 상호의존성을 
논의할 수 있는 ‘초대된 증인(invited witnesses)’
이 됩니다. 이 확장된 생태적 차원은 오브제들에게 
새로운 회복력을 부여하고, 그들이 쌍방향적 매개자
(interlocutor)로서 이동하는 통로를 시험합니다. 
결국, 사물들의 재존재(re-existence)는 공존(co-
existence)을 향해 나아가고 있습니다.

Q. 박물관에서 생태를 어떻게 경험하셨나요?

저는 박물관에서 생태를, 인프라의 누수
(leakage)를 통해 경험했습니다. 이러한 누수들에서 
발견한 생태성은 박물관의 인공적인 생태와는 
대조적이었습니다. 박물관의 경계, 즉 그 경계, 
과도기적 공간(liminal space)과 습한 지하 벽에서, 
물 속에서 살아 움직이고 진동하는 많은 존재들을 
발견했습니다. 그곳에서 저는 서구의 단일서사의 
독백에 도전하는 다양한 목소리와 대화의 가능성을 
찾았습니다.

Q. 작업이 박물관의 인프라와 어떻게 
연결되나요? 왜 중요한가요?

이 리서치 내에서 박물관의 기후적 인프라가 
중요한 이유는, 저는 박물관 속 사물들의 존재론적 
상태(ontological condition)에 관심을 가지고 있기 
때문입니다. 건물의 벽, 수장고의 기후 시스템과 
같은 모든 인프라는 사실 사물들을 길들이고 존재를 
규율(discipline)하는 장치로 작동합니다. 사물들의 
지리적 몸체는 그들의 본래 토착 지역의 환경 조건과 
깊이 연결되어 있음에도, 박물관은 남반구 사물들의 
물질적 현실뿐 아니라 그들의 몸의 형상, 그들이 
지닌 생각, 기후 형성, 몸체의 풍경, 형태, 아이디어, 
재료, 기술, 기능, 그들을 사용하던 사람들의 기억의 
차원까지 영향을 미칩니다. 박물관의 외부의 기후를 
포함한 실시간 기후(Climate time in real time) 
자체가 제 프로젝트에서 박물관의 과도기이자 
일종의 체제 전환기(interregnum)를 다루는 핵심 
열쇠입니다. 여기서 그람시(Gramsi)를 인용하자면: 
“오래된 것은 죽어가고, 새로운 것은 태어날 수 
없다.” 로 서술되는 ‘과도기’(interregnum)
의 개념은 저에게 이것은 식민 박물관의 본질와 
그 긴급성을 요약합니다. 그리고 이를 다루기 위해 
저는 이주된 사물과 이동된 기후에서 생성되는 다른 
미래를 상상해 봅니다.

Q. 식민주의/자본주의/생태가 어떻게 
상호작용한다고 보시나요?

자연과 인간의 이분법적으로 나누는 사고는 
시대를 거치며 다양한 환경 문제와 지배적 구조 
패러다임을 낳아왔습니다. 이 이분법에는 백인-
토착민, 객체-주체, 자연-문화, 인간-비인간 구도가 
포함되며, 그 결과 몸(state of body)은 화폐이자 
부채, 그리고 상품으로 전락하게 되었습니다. 이는 
폭력 자체가 하나의 경제 논리가 되는 ‘고어 
자본주의’(gore capitalism)의 징후이기도 하며, 
생명과 신체가 시장의 가치 사슬 속에서 교환 
가능하고 소모 가능한 자원으로 취급되는 구조적 
현실을 드러냅니다.

식민 박물관은 이러한 사고를 지속시키는 
원형적 구조로서, 동시에 식민주의, 인종주의, 

❷



❸Holding Poison: 
민족지학적 식민 박물관 

컬렉션의 독성에 관한 대담
2024

❸

저는 이 시나리오를 토대로, 유럽 맥락 속 
물체를 중심으로, 글로벌 온난화의 변화와 연결된 
물체를 통해 새로운 풍경을 이해하고자 했습니다. 
네덜란드의 국립 세계문화박물관 Nationaal 
Museum van Wereldculturen(NMVW) 아카이브를 
중심으로 남반구에서 온 물체들과 그들의 현재의 
위치적 맥락을 살펴보며, 세계문화박물관 아카이브를 
기후와 온도로서 들여다보고, 지닌 식민적 교류와 
거래의 역사를 새로운 번역의 언어로 다시 써 
내려가볼수있는 가능성을 찾아보았습니다. 열대 
지역의 물체들을 재해석하여, 새로운 기후의 지도를 
만들 수 있었습니다.

예를 들어, 수리남 출신 의례용 기우제 도구 
RV-360-7049가 있습니다. 18세기 초 제작된 
도구로, 갈색으로 칠해진 조롱박에 나무 막대가 꽂은 
형태의 딸랑이입니다. 조롱박과 대나무는 NMVW 
열대 컬렉션에서 가장 흔하게 볼 수 있는 소재이며, 
박은 따뜻한 기후에서 물을 담고 차갑게 유지하기 
위한 실용적 이유로 널리 재배됩니다.

RV-360-7049는 물 의식에 사용되었기 
때문에, 열대 풍경과 인간을 연결하는 매개 역할을 
했습니다. 샤먼(piai)은 이 오브제를 사용해 열대 
기후에 응답하는 의식을 진행했습니다. 이 워크숍에서 
우리는 박물관의 식민지 객체를 미래로 재소환하면서, 
동시에 유럽대륙이 지구온난화가 가속화된 미래의 
기후적 상태를 상상할 수 있었습니다.

워크숍의 목표는 오브제를 다른 방법으로 
맵핑하고, 그러므로써 그 오브제에 대한 새로운 
사회적인 이해를 만들어내는 것이었습니다. 즉, 
오브제의 움직임을 통해 그것의 토착적 환경,       
‘열대’를 경험하는 것 같이요. 오브제를 뮤지엄에서 
꺼내어 실제로 사용할수 없었기에 마임기법(mime) 
을 사용하였고, 오브제를 다루는 우리의 몸 움직임과 
오브제 자체의 부재적 형태가(마임) 물질적 존재성을 
넘어서 오브제의 정치적 맥락을 수행하는 것이 
안무의 연결점(trait d’union)이 였습니다. 마임이란 
언어나 도구를 사용하지 않고 극의 내용을 전달하는 
예술이며 그 전달매체는 연기자의 몸 동작으로 
만들어내는 이미지이며 관객은 극적인 상황에 대한 
인상을 그들의 상상력을 통하여 자각하는 것입니다. 

이를 통해 이 물질을 제외한 움직임들은 
객체가 태어난 맥락을 환기하며, 그들의 토착성을 
체험할 기회를 제공합니다. 따라서 트로펜뮤지엄의 
아카이브는 시각적·언어적 경험이 아니라, 몸을 
통한 경험으로 재번역됩니다. 이 과정에서 관객은 
협력적이고 비물질화된 사고의 순간을 함께 경험하며, 
아카이브 속 객체를 다시 읽고, 새롭고 추측적인 
풍경을 공동으로 창조할수 있었습니다. 여러 차례 
워크숍을 진행하며, 저는 식민지 오브제 가진 
시간적 가소성이 고체화된 과거가 아닌, 시간의 
다른 패러다임을 만들어내는 일종의 생동하는 
물질로- (시간 오브제로) 활동할 잠재력이 있음을 
발견했습니다. 그 내부의 지식은 깨어나 새로운 
생태적 감각으로 재활성화되고, 그 자체로 미래 
서식지의 프로토타입이 될 수 있으며, 새로운 정치적 
풍경의 출현을 허용하고 시급한 생태, 사회적 논의를 
가능하게 합니다. 마지막으로 여기서 저는 짧게 시간 
오브제의 '모계적 회귀' (rematriation) 개념을 
언급하고 싶습니다. 이는 어머니 대지에 대한 존중과 

영적 삶으로의 회귀를 뜻하며, 식민지 오브제와 
생태를 연결하는 하나의 사유적이고 실천적인 방식을 
가리킵니다.

Q. 2019년 작업 <A Dissonance of 
Landscapes>에 대해 이 작업은 서로 다른 문화, 
역사, 지리적 배경을 가진 문화들 간의 상호작용을 
탐구합니다. 이때 생태는 어떻게 작용하며, 상상력에 

어떤 영향을 미칠까요?

흥미로운 질문입니다. 저는 아마도 생태의 
포괄적 성격이, 저의 과거 영상작업에서 다룬 <A 
dissonance of landscape> 19세기 중국 광둥지방의 
회화사에 나타난 것 처럼 이질적 풍경(heterogeneous 
landscape)으로 나타난다고 생각합니다. 일종의 
헤테로토피아의 대화이죠. 예를 들어, 그 
페인팅에서는 열대 풍경과 유럽의 나무와 토양이 한 
화면 안에 공존합니다. 저는 이러한 이질적 요소들의 
얽힘 속에서 생태가 (고체화된 지식들을 액체화할) 
우리의 상상력에 가능성에 어떻게 작용하는지 
탐구합니다. 왜냐하면 이러한 장면은 두 개의 전혀 
다른 생태가 서로를 향해 대화를 나누는 장면이기 
때문입니다. 더 나아가, 저는 생태적 접근을 ‘통과
(passage)’ 개념으로 볼 수 있습니다. 이는 결과나 
목적지에 관한 것이 아니라, 우리가 모두 만나서 
대화하는 그 순간, 경계에서 관계를 맺고, 대화를 
나누는 ‘함께 통과하는 그 과정의 순간(moment 
of passing through)’ 관한 것입니다. 이를 통해 
새로운 이해와 관계가 생겨날 수있다고 저는 믿고요.

따라서 제 영상에서는 어느 지점으로의 
솔리드한 도착점이 없습니다. 대신 문화와 사람들의 
끊임없이 얽히는 이어지는 여정(inextricable 
journeying)이 있을 뿐입니다. 한국과 네덜란드를 
오가는 저를 포함한 지금 이 순간에도 기후의 
이동과 자연·문화의 실제적 이동이 일어나고 있기 
때문입니다. 그렇기에 이러한 상상적 이질적 풍경의 
장면들, 즉 서로 다른 생태들이 만나는 경계 공간
(liminal space)은 어쩌면 지금 우리가 살아가고 
있는 현실의 또 다른 반영이라 할 수 있습니다.

❷



박물관이 이러한 보존 행위를 통해 영속시키는 
것은 과연 무엇인가? 영속시키려고 하는것은 그들의 
헤게모니가 아닐까? 또한 사물의 물질적 영속성이, 
인간의 정신과 기억을 영속할 수 있을까? 저는 유럽의 
민족지학적 식민 박물관이라는 맥락 안에서, ‘돌봄’
과 ‘보존’ 사이의 차이를 탐구하고 싶었습니다.

초기의 보존 기술 중 하나로 DDT가 
사용되었습니다. DDT는 20세기 중반에 널리 퍼진 
합성 화학 화합물로, 매우 효과적인 살충제로 
알려졌습니다. DDT는 박물관뿐 아니라 전 세계 
식민지 현장에서도 광범위하게 사용되었죠. 그 
사용은 식민 확장과 밀접하게 연결되어 있었습니다. 
식민지의 위생을 개선하고, 질병을 퇴치하며, 사람과 
땅, 나아가 그들의 삶과 문화까지 ‘정화’하려는 
식민지적 헤게모니의 연장선에 있었던 것입니다. 즉, 
DDT는 낯선 땅을 침범한 이들이 자신을 보호하기 
위해 사용한 도구이기도 했습니다. 베트남 전쟁 당시, 
미국인과 유럽인들은 낯선 풍토—즉, 알려지지 않은 
질병, 세균, 바이러스—에 대한 불안을 잠재우기 위해 
DDT를 널리 사용했습니다. ③

화학 산업과 보존 기술의 복잡한 얽힘은 
문헌에도 잘 기록되어 있습니다. 예를 들어, 제1
차 세계대전 동안 독일의 박물관들은 군사용 화학 
물질을 보존 목적으로 사용했죠. 1940년대부터 
1970년대까지, 유럽의 민족지-식민지 박물관들은 
방대한 식민지 컬렉션을 관리하기 위해 DDT를 
사용했습니다. 특히 유기물 재질의 사물을 살균하고 
보존하는 데 쓰였습니다. 그 사물들의 기원은 종종 
불분명했습니다. 식민지에서 온 사물들의 제작 재료나 
출처는 잘 알려져 있지 않았죠. 그중 다수는 식물, 
박, 깃털, 동물 가죽 등 낯선 유기물질로 만들어졌고, 
그 안에는 미지의 곤충이나 생명체들이 함께 있었을 
가능성이 높았습니다. DDT는 이 ‘알 수 없는 
생명들’을 제거하고, 박물관의 통제 아래 ‘무해한 
사물’로 만드는 수단이었어요. ④

결국 이는 유럽 박물관이 식민지에서 온 ‘
살아 있는 존재들’을 통제하고, 그들의 생명을 
정지된 수집품으로 고정(freeze) 하려 했던 시도를 
반영합니다. 이는 보존 행위 속에서 ‘살아 있음’에 
대한 위계적 태도를 드러내죠.

DDT는 사물의 수명을 연장하는 데는 
성공했지만, 동시에 그 사물들을 극도로 유독한 
존재로 바꿔놓았습니다. 사물이 움직이면 그 독성은 
인간에게 위험해지죠. 제가 베렐드뮤지엄 수장고에서 
마주한 사물 중 하나는 말 채찍이었습니다. 조금 
부서지고 약해 보였는데, DDT 처리가 되어 있어서 
직접 만지거나 옮길 수 없었어요. 그래서 저는 
스튜디오로 돌아가 비슷한 형태의 채찍을 새로 
만들고, 그 위에 하얀 가루를 뿌렸습니다. 마치 말을 
타고 있을 때 실제로 휘두르는 듯 움직이는 실험을 
했죠. 그 동작을 통해, 이 물체를 움직일 때 무슨 
일이 벌어질까? 를 감각적으로 이해해보려 했습니다.

에스메이: 
맞아요. DDT는 사물이 ‘움직일 때’ 비로소 

인간에게 진짜로 독성을 드러내죠. 표면에 형성된 
결정체는 때로는 하얀 가루처럼 보이기도 하지만, 
어떤 경우엔 너무 미세해서 눈으로 식별하기 어려운 
경우도 많아요... 이런 사물이나 재료를 다루거나 

사용할 때, 미세한입자들이 공기 중으로 흩어지고 
호흡기로 들어가게 돼요. 그래서 수장고에서는 DDT
에 오염된 사물들이 일반 선반에 보관되어 있지만, 
“DDT” 표시가 붙어 있습니다. 심지어 어떤 
선반에는 이런 경고표시가 붙은 사물과 ‘안전한’ 
사물이 나란히 놓여 있기도 하죠.

아람: 
수장고에 있는 물체중에 빨간 스티커가 붙어 

있으면, 그건 독성 물체라는 뜻이에요.

에스메이: 
그 사물들은 그대로 놓여 있기만 하면 

괜찮아요. 하지만 한 번이라도 움직이면, DDT가 공기 
중으로 방출되죠.

카트야:
 그렇죠. 하지만 “괜찮다”는 건 어디까지나 

인간의 관점에서예요. 인간이 그 사물을 사용하지 
않으면 아무 문제도 없다고 생각하겠죠. 그러나 
사물의 관점에서 보면, 그것들은 이미 ‘죽은’ 
존재가 되어버린 거예요. 그리고 그건 되돌릴 수 
없습니다.

아람: 
그 사물들은 본래 ‘기능할 때’ 활동하고 

존재적 의미를 찾을 수 있죠. 예를 들어 채찍 같은 
경우죠. 그것은 그냥 보면 오래된 나뭇가지처럼 
보이지만, 실제로 말을 탈 때 사용되어야 비로소 
‘채찍’이 되는 거예요. 제가 본 수집품중에서도 
채찍은 아마 가장 ‘활동적인’ 사물이었을 거예요. 
제가 흥미로워한 건, 바로 그런 사물들의 ‘행동’ 
방식이었어요.

박물관에서 진행한 제 퍼포먼스 〈독을 차고
(Holding Poison)〉 에서는 독성 사물을 관객에게 
직접 가져올 수 없었어요. 문의했더니 “닫힌 
유리 상자 안에 넣어야만 가능하다”고 하더군요. 
하지만 그 과정조차도 매우 까다롭습니다. 이런 
상황은 귀환 요청의 경우에도 마찬가지예요. 설령 
반환을 원하더라도, 그 사물의 ‘독성 신체’ 
때문에 고향으로 돌아갈 수 없어요. 저는 이 “반환 
불가능성”, 그리고 접촉 혹은 상호작용의 불가능성 
자체에 주목하고 싶었습니다. 돌아갈 수 없고, 닿을 
수도 없는 상태 — 그 사물들은 완전히 교착된 
상태에 있습니다.

카트야:
 혹시 실제로 “반환을 하고 싶지만, 독성 

때문에 불가능하다”는 이유로 거부된 사례를 알고 
있나요?

아람: 
네. 베렐드뮤지엄의 한 연구자가 

이야기해줬어요. 유럽의 여러 박물관에서 실제로 그런 
일이 있었다고요. 반환을 원했지만, 사물들이 ‘독에 
중독된 몸’이라 불가능했던 경우들이요. 그래서 저는 
이 문제에 어떻게 개입할 수 있을까를 고민했습니다. 
저는 ‘돌아갈 수 없음’, ‘닿을 수 없음’, ‘현실과 
상호작용할 수 없음’ 이라는 불가능성에 집중하고 
싶었어요.

그 사물들 중 일부는 원래 지역 공동체의 
의례적 의식에 사용되던 것들이었습니다. 이제는 그 

❸

2022년부터 2024년까지 이아람은 ‘Pressing 
Matter: 소유권, 가치, 그리고 박물관의 식민 유산 
문제’ 프로젝트의 레지던스 아티스트로 활동했다. 
① 이 레지던시 기간 동안, 그녀는 유럽 민족지학 
박물관들의 제도적 환경과 ‘독성(toxicity)’
의 문제를 탐구하는 프로젝트를 제안했고, 결국 
이 주제를 중심으로 작업을 전개했습니다.. 이 
대담은 이아람, 베렐드뮤지엄(Wereldmuseum)
의 연구원 에스메이 샤우텐스(Esmee Schoutens), 
그리고 암스테르담 자유대학교(Vrije Universiteit 
Amsterdam)의 미술사학자이자 Pressing Matter 
연구진인 카탸 크바스테크(Katja Kwastek) 교수 
간에 이루어졌다. 대화의 주요 내용은 2023년 6월 
9일 베렐드뮤지엄 암스테르담에서 그녀의 레지던시 
일환으로 공연된 <독을 차고(Holding Poison)〉을 
중심으로 진행되었다.

이아람은 인간과 사물의 관계, 특히 후기 
식민주의적 관계 속에서 사물과 인간의 관계가 어떻게 
형성되는지에 대해 오랫동안 관심을 가져왔다. 그녀의 
졸업 작품 〈Dutch Wife〉(2018)는 인도네시아의 
전통적인 대나무 인체 모양의 물체인 굴링을 
다루었다. 이 물체는 더위를 식히기 위해 ‘껴안는’ 
용도로 사용되지만, 식민지 시절에는 흔히 ‘더치 
와이프(Dutch wife)’라고 불렸다. 아람은 이 명칭이 
사물화된 인간과 인간화된 사물, 그리고 그 안에 
내재한 젠더적 측면을 잘 보여준다고 말한다. 2019
년 암스테르담으로 이주한 이후, 아람은 이러한 인간-
사물 관계에 대한 연구를 제스처 퍼포먼스(gestural 
performance)로 확장했다. 그녀는 공연자와 관객에게 
박물관 식민지 컬렉션 속에서 원래의 사용 맥락을 
상실한 사물들을 ‘상상으로 다루어보는’ 행위를 
제안했다. 이는 사물의 물질적 부재를 넘어 그 존재를 
‘느껴보는’ 시도였다. 그녀의 목표 중 하나는 
이러한 사물들을 제도적 설명이나 전시 방식과는 
다른 접근으로 새롭게 이해할 수 있는 통로를 여는 
것이었다. 아람은 “상상을 통해 사물을 만질 수 
있다”고 말하며, 그러한 접촉이 매우 친밀하고 
감정적인 연결이 될 수 있다고 본다.

에스메이 스하우턴스: 
처음 베렐드뮤지엄의 수장고에 들어갔을 때의 

기분이 어땠나요? 그렇게 많은 사물이 한데 모여 있는 
공간에서, ‘부재’라는 개념이 들어설 틈이 없어 
보였을 것 같아요.

이아람: 
물론, 저는 어느 정도 예측하고 있었어요. 

박물관이 소장한 35만 점이 넘는 사물들을 분류하고, 
범주화하고, 번호를 매기는 일종의 ‘분류의 미학’을 
마주하게 될 거라고요.

카트야 크바스테크: 
에스메이가 궁금한 건, Pressing Matter 

레지던시를 하면서 일종의 ‘관점의 변화’를 
느꼈는지예요. 갑자기 그 사물들에 접근할 수 있는 
특권적 위치에 놓이게 된 거잖아요. 직접 손으로 만질 
수도 있었을 텐데, 그런 경험이 어색했나요? 아니면 
자연스럽게 느껴졌나요?

아람: 
레지던시 초기, 저는 베렐드뮤지엄 수장고의  

‘기후 생태(climate ecology)’에 관심이 많았어요. 

박물관 내부 환경이 외부 세계와 어떻게 연결되는지를 
탐구하고자 했죠. 그런데 현장에서 예상치 못한 
경험을 했어요. 표면에 하얀 가루 같은 물질이 묻어 
있는 사물을 발견했는데, 보존 담당자가 “그건 
만지면 안 된다, 아주 독성이 강하다”고 말하더군요. 
처음엔 DDT (디클로로디페닐트리클로로에탄) 처리 
문제에 관여할 생각이 없었는데, 그 물질을 눈앞에서 
보게 되자 흥미가 생겼어요. 이전의 민족지학 박물관 
연구에서는 ‘사물의 독성’이라는 측면을 전혀 
고려하지 않았거든요. 하지만 현장 조사를 통해 그 
문제를 마주하게 되었고, 그것이 제 작업의 핵심 
주제가 되었습니다. “이 독성은 어디서 온 것일까?”, 
“몸이나 사물이 ‘독성적’이 된다는 건 어떤 
의미일까?”라는 질문이 생겼죠.

에스메이: 
흥미롭네요. 당신의 이전 퍼포먼스 〈Tropical, 

Objects, Turns〉(2019)에서는 실제 사물이 
등장하지 않았고, ‘부재’ 자체가 주제였죠. 그런데 
수장고에서는 오히려 사물이 ‘존재하는데도’ 만질 
수 없었어요. 박물관 규정상, 독성이 있기 때문에요. 
이런 상황이 당신의 제스처 연구 개념에 영향을 
주었나요? 즉, ‘존재하지만 만질 수 없는 사물’과 
‘존재하지 않지만 상상으로 만지는 사물’ 사이에 
어떤 차이가 생겼을까요?

아람: 
이건 단순히 ‘부재’의 문제가 아니에요. 

저는 사물의 형이상학적 차원, 즉 그 보이지 않는 
측면에 관심이 있습니다. 어떤 것은 독성 때문에 
보이지 않고, 또 어떤 것은 상징적이고 정신적으로는 
존재하지만, 물리적으로는 존재하지 않기 때문에 
보이지 않아요. 미생물처럼 인간의 눈으로는 너무 
작아서 보이지 않죠. 박물관 안에는 이런 다양한    
‘보이지 않음’의 층위가 존재하고, 저는 그것들을 
탐구하고 싶었습니다. 박물관의 ‘기후’ 자체도 눈에 
보이지 않아요. 제도는 그것을 어떻게 통제하는지도 
드러내지 않죠.

사물 이야기로 다시 돌아가면, 저는 
레지던시동안 그 사물들을 이해하기 위한 여러 실험을 
했습니다. 사물들이 하얀 가루 같은 물질을 띠고 
있는 이유는, 과거에 DDT 처리를 받았기 때문이에요. 
DDT는 19세기 중반에 개발된 살충제였죠. 저는 
이러한 독성 물질이 묻은 물체들이 움직일 때 
어떤 일이 벌어지는지 탐구해보고 싶었습니다. 이 
사물들은 독성 때문에 고향으로 반환(restitution) 
될 수도 없습니다. 저는 연구와 예술 실천을 통해 
박물관이 ‘생명 거부의 역사’를 지닌 제도라는 
결론에 도달했어요. 박물관은 내부로 들어오는              
‘살아 있는 존재들’을 통제하려는 시도를 
해왔습니다. 수집품의 물질적 보존을 위해 기후 
조절, 냉장 보존, 진공 밀폐실, 동물 및 곤충 덫, 
자외선(UV) 조명 등 다양한 기술들이 동원되었죠. 
이러한 보존 행위는 서구의 물질주의적 전통에 깊이 
뿌리내리고 있습니다. 

예를 들어, 알로이스 리글(Alois Riegl)
은 아리스토텔레스의 사유를 따라, 물질의 부식
(material decay) 을 정신의 부식(mental decay) 
의 구현으로 보았어요.② 만약 사물이 우리의 기억을 
대변한다면, 그 물질이 부식하는 것은 곧 ‘잊힘’을 
의미하겠죠. 하지만 저는 이런 질문을 던지고 싶어요. 

❸



통해 들어온 거죠. 박물관 벽에는 보이지 않는 구멍이 
있는 셈입니다.

에스메이: 
그렇죠. 당신의 작품은 이 다공성을 

강조합니다. 박물관은 살아 있는 것을, 관람객을 
제외하고는 최대한 배제하려고 노력하죠. 모든 환경을 
철저히 통제하려고 하지만, 결국은 완전히 막을 수 
없습니다. 아주 작은 곤충이나 물방울도 어쨌든 
들어오게 마련이죠. 기후 변화 때문에 곤충이 다른 
지역에 정착하고 성충이 되면 번식까지 가능해집니다.

아람: 
맞아요. 과거에는 말라리아 예방에도 DDT

가 사용되었죠. 이주민이나 난민들, 또 식민지에서 
이동해야 했던 사람들에게도 사용되었습니다. 타자에 
대한 두려움으로 발명되었으며, 인간을 살균한 
거예요. 그때는 DDT가 해로운 줄 몰랐습니다. 베트남 
전쟁 동안 미국과 유럽은 아시아 전역에서 자신을 
보호하고 질병을 피하기 위해 DDT를 많이 사용했죠. 
흥미로운 건, 이게 단순히 이주민에게만 사용된 것이 
아니라, ‘자신의 환경이 아닌 것’이 이동할 때 
사용되었다는 점입니다. 낯선 사물이나 사람에게서 
질병, 박테리아, 바이러스가 올까 두려웠던 것이죠. 
기본적으로 이동(displacement) 과정에서 사용된 
겁니다. 박물관에서는 이를 보존과 유지 용도로 
사용했죠.

카트야: 
하지만 인간에게 해로운 것으로 인식되지는 

않았고, 아마 사물에게도 해롭다고 생각하지 
않았겠죠. 사물을 살균하고 미생물을 제거하는 
것은 긍정적 행위로 여겨졌어요. 살아 있는 사물이 
살해된다는 사실을 인식하지 못했던 거죠. 오늘날에도 
많은 박물관 컬렉션과 아카이브는 살아 있는 
것을 최대한 제거하려 합니다. 박물관은 ‘부패를 
허용하는 생태계’로 보지 않아요. 영구적 보존이 
핵심 패러다임입니다. 독성 물질을 더 이상 사용하지 
않더라도 마찬가지예요.

아람:
적어도 유럽에서는 그렇습니다.

에스메이: 
농업용 살충제에서도 마찬가지입니다. 장기적 

영향에 대해 잘 알지 못한 채 사용하곤 하죠. 역사적 
맥락이 어느 정도 비슷하죠.

아람: 
흥미로운 점은, 인간이든 사물이든 이 독성의 

역할이 ‘움직임을 멈추게 하는 것’이라는 겁니다. 
독이 발린 사물은 원래 있던 지역으로 돌아갈 수 
없죠. 국경을 넘는 순간 언제나 이렇게 살균되어야 
하는 대상화의 과정들이 벌어집니다. DDT는 이렇게 
다른 존재의 불확실한 상태를 ‘해결’하는 데 
사용됩니다. 민족지 박물관에서 DDT를 많이 사용한 
주된 이유도 여기 있습니다. 많은 사물이 어떤 
곤충을 가지고 있는지 몰랐고, 다른 기후에서 왔기 
때문에 내부에 무엇이 있을지 예측할 수 없었죠. 
그래서 알수없는 자연물과 재료로 만들어진 많은 
사물들에게 DDT를 사용해 그 몸안의 살아 있는 
모든 것을 제거했습니다.

에스메이: 
유럽의 민족지 박물관에서는 일부 사례에서 

1990년대까지도 DDT가 사용되었습니다. ⑤ 
사물에 DDT를 뿌리거나, DDT 욕조에 담가 표면 
전체에 침투하도록 했죠. 과거에는 이러한 처리가 
잘 기록되지 않아, 박물관에서는 독성 사물 전체를 
파악하기 어렵습니다. 아람, 당신이 요청했던 바로 이 
부분이죠. 저는 민족지 박물관의 약탈과 수집 규모와 
DDT 사용 규모 사이의 관계를 봅니다. 이것은 오늘날 
우리가 경험하고 있는 ‘반환’ 시기에 또 다른 
층위를 더합니다. 독성이 이 과정에서 어떤 의미를 
가지는 걸까요? 그리고 접근성 측면은 어떨까요?

아람: 
사물에는 여러 형이상학적 층위가 존재합니다. 

독성, 부재, 미생물 같은 것들은 눈에 보이지 않죠. 
사실 미생물은 존재하지만, 인간의 눈에 보이지 
않는다는 점에서 형이상학적이라고 저는 개념화하고 
있습니다. 아무튼 저는 박물관에서 이런 보이지 않는 
층위와 차원을 탐구하고 싶었습니다. 수장고에 들어가 
장갑을 끼고 일부 사물을 조금 만져볼 수 있었지만, 
다른 조상들로 이루어진 이 사물들은 표면에 매우 
섬세한 디테일과 영혼적 이해도를 요구합니다. 
이러한 사물을 만질 수 있는 사람은 제한적이고, 제 
퍼포먼스를 통해 촉각의 정치(politics of touch) 역시 
논의하고 싶었습니다.

에스메이: 
당신에게 있어 보존(preserving)과 돌봄

(caring)의 차이는 무엇인가요?

아람: 
민족지학적 식민 박물관과 작업하며 깨달은 

것은, 이 둘은 같은것이 아니라는 점 입니다. 보존은 
반드시 돌봄을 의미하지 않아요. DDT는 효율적이고 
영구적인 보존을 위해 개발된 물질입니다. 그런데 
이 ‘영구성(eternality)’ 때문에 문제가 발생했죠. 
사물은 영구적으로 독성 상태가 될 수 있습니다. 
살아 있는 존재와 관련해서도 질문이 생깁니다.

영구적인 몸(eternal body)을 가진다는 것은 
무엇을 의미할까요? 우리는 타자의 몸을 영구히 
보존하고자 하지만, 그 결과적으로 독성화시키게 
됩니다. 우리는 몸을 영원히 유지하고 싶었지만, 
이제는 그 사물과 상호작용조차 불가능합니다. 만질 
수도, 되돌릴 수도 없죠. 보존과 관련해 저는 사물의 
물질적 부패(material decay)와 정신적 부패(decay 
of memory) 에 대한 질문을 하게 되었습니다.

카트야: 
말씀하신 건 결국, ‘영속성’이라는 개념의 

함의를 문제삼고 있는 거군요. 왜 사물이 부패할 수 
있다는 것, 사물이 살아 있다는 것을 받아들이지 
않는 걸까요? 박물관은 모든 것을 영구히 유지해야 
한다는 패러다임으로 작동합니다. “문화유산이니까 
영원히 보존하자.”라고 하지만 그렇게 하면 사물의 
생명은 사라집니다.

아람: 
타자의 몸을 영구화하고 싶기에, 우리는 이 

몸을 영원히 보존하려 합니다. 하지만 우리는 실제로 
무엇을 보존하고 싶은 걸까요? 기억의 타자화일까요? 
타자의 기억일까요? 영적 존재일까요? 아니면 단순히  

❸

사물들을 다시 고향으로 보내거나, 과거에 그것을 
다루던 사람들이 다시 사용할 수 없게 되었죠. 
수집과 보존의 과정에서 그 사물들은 자신들의 
맥락으로부터 완전히 격리되었습니다. 그들은 
자신의 신앙, 조상, 시간의 흐름, 물리적 세계로부터 
분리되어 ‘무시간적 독성 기념비(timeless toxic 
monuments)’ 로 변해버렸어요. 그들의 몸은 
중독되었고, 기억도 중독되었으며, 마취된 상태에 
놓여 있습니다. 이것은 ‘보존’이 반드시 ‘돌봄’
을 의미하지는 않는다는 것을 보여줍니다. 박물관은 
생명을 허락하지 않아요. 살아 있는 것은 언제나 
박물관 ‘밖’에서 오며, 그 안에 들어오면 죽습니다. 
삶이 정지되는 공간이죠. 박물관이 받아들이는 것은 
언제나 제도적으로 보장되고 검증된 것들, 다시 말해 
‘죽음을 요구당한 것들’뿐이에요. 박물관은 이렇게 
사물의 물질성을 강조함으로써 자신의 제도적 권력을 
지속시키고 있는 것입니다.

만약 식민지 박물관의 보존이 살아 있는 
세계의(인간의 세계를 포함) 위계를 강화하고 
서구의 헤게모니를 지속시키는 행위라면, 이런 
질문들이 제 안에서 계속 생겨났어요. 저에게 이런 
질문들이 꼬리에 꼬리를 물고 생겨났어요. “ ‘
독화(毒化)’나 ‘보존’이 아닌 다른 형태의 돌봄은 
가능한가?” “박물관은 정말로 ‘생명’을 품고 돌볼 
수 있나?” “박물관 안에서 다양한 생명체들이 
문화적 서사를 새롭게 쓸 수 있을까?” “박물관 
안에서 ‘생명’이라 부를 수 있는 것은 무엇인가?”                
“우리는 살아 있는 존재를 박물관 안으로 초대할 
수 있을까?” 이런 질문들 덕분에, 저는 레지던시 
기간 동안 박물관의 수도관에 주목하게 되었습니다. 
베렐드뮤지엄 암스테르담의 지하, 즉 왕립열대연구소
(KIT) 건물의 아래로 내려가 보았을 때, 안과 밖을 
나누는 벽이 있었어요. 그 벽은 축축했고, 아마도 
지하수가 스며든 것 같았죠. 그 벽은 ‘사이(in-
between)’의 상태에 있었어요. 고정되어 있지만, 
동시에 움직일 수 있는 듯한 상태였죠... 저는 그 ‘
경계’에 무엇이 살아 있는지 알아보고 싶었습니다. 
그래서 그곳의 물을 채집해 암스테르담 자유대학교의 
의학부 실험실로 가져갔어요. 두 명의 과학자와 함께 
그 물속에서 살아 있는 미생물들을 관찰했죠. 우리는 
박물관 건물에서 채집한 물 한 방울 속에 존재하는 
미생물 98개의 초상을 만들었습니다. 그 초상
(portrait)들을 보는 경험은 굉장히 인상 깊었어요. 
그들은 경계 위에서 살아가는 주변화된 존재들이었죠. 
저는 이 미생물들과 DDT 사물들을 결합해야겠다고 
생각했습니다. 이 수성(水性)의 몸을 지닌 
미생물들이, 혹시 이 ‘잠긴 상태(locked state)’를 
해독(detoxify) 하거나 탈식민화(decolonize) 할 수 
있을까? 나아가 ‘재모성(rematriate)’ 실현할 수 
있을까? 그래서 저는 그들과 함께 퍼포먼스를 하게 
되었습니다.

카트야: 
그 미생물들을 3D 프린팅 했죠? 그리고 

모터를 넣어서 움직이는 오브제로 만들었고요. 
그 오브제들은 박물관의 그로테 홀(Grote Hall) 
에서, 3D 프린트한 채찍과 함께 등장했어요. 당신의 
퍼포먼스에서 그 미생물 조각들은, 물 혹은 액체적 몸
(liquid bodies)의 은유나 상징으로서,채찍을 해독할 
수 있는 존재로 등장한 셈이죠?

아람: 
네, 그렇게 볼 수 있어요. 하지만 제게서 ‘물’

은 단순히 해독의 매개가 아니라, 통로를 의미하기도 
합니다. 물은 안과 밖을 연결하죠. 물이 흐르는 길을 
따라 아주 먼 곳까지 가면, 그들은 결국 자신의 
집으로 돌아가거나, 혹은 이 독성의 몸에서 벗어날 수 
있는 장소에 도달할지도 몰라요. 제가 퍼포먼스에서 
안무(choreograph)로 시도하고자 했던 건 바로 그 
흐름과 귀환의 제스쳐와 그 가능성이었습니다.

카트야: 
미생물 조각들이 기술적으로 움직이는 것뿐 

아니라, 공연자들은 미생물들의 움직임을 재현하고 
있었죠. 그런데 채찍은 어떻게 사용했나요?

아람: 
퍼포머가 채찍을 들고 있어요. 그 사람은 전체 

안무와 관련된 시를 읽고 있는데, 제목은 〈독을 차고
(Holding Poison)〉 입니다. 이 시는 일제강점기 
한국에서 쓰인 기존 시에요. 시 속에서 ‘독(poison)’
은 은유로 사용됩니다. 시에서 독은 식민성을 
의미하기도 하지만, 동시에 ‘독을 지녔으나 사용할 
수 없는 교착 상태’ 를 상징하기도 합니다. 채찍을 
든 그 퍼포머는, 시를 읽으면서 동시에 채찍을 실제 
사용하는 것과 관련된 동작들을 수행했습니다.

카트야: 
그녀가 3D 프린트한 채찍을 사용한 거군요.

아람: 
맞아요. 점토로 프린트하고 구워서 만들었죠. 

그와 동시에 모든 미생물 조각들은 진동하도록 
했습니다. 진동의 지속시간은 미생물의 평균 수명인 
40분으로 설정했어요. 인간의 시간 개념으로 
측정한 그들의 삶의 패러다임입니다. 40분이 지나면 
사라지고, 다른 미생물이 나타나거나 확장되죠.

카트야: 
퍼포먼스에서 DDT도 표현했죠? 공연자가 

채찍과 함께 시작할 때, 채찍 위에 가루가 있었고, 
그게 공간으로 퍼졌나요?

아람: 
맞아요. 퍼포먼스 후에는 뮤지엄을 청소해야 

했습니다.

에스메이: 
시간이 지나면 DDT는 사물의 구조와 물질성에 

스며듭니다. 목재처럼 다소 다공성인 사물들은 
특히 문제가 되죠. DDT가 너무 깊숙이 침투하면 
제거가 어렵거나 거의 불가능합니다. 게다가 작업 
시간도 매우 오래 걸리죠. 한편, 당신은 건물의                
'하복부' (underbelly) 속 물 이야기를 했죠. 저는 그 
하복부라는 표현이 좋았어요. 건물에 인간적 속성을 
부여하는 것 같거든요. 이 건물 역시 다공적입니다. 
물이 내부와 외부를 오갈 수 있어요. 이 다공성에 
대해, 그리고 작품 속에서 어떻게 드러나는지 
설명해주실 수 있나요?

아람: 
제가 축축한 벽에서 채집한 물은 외부에서 

들어온 물이에요. 말 그대로 벽의 땀구멍(pore)을 

❸



부담하고, 누가 독성과 함께 살아가는가? 누가 땅을 
해독할 책임을 지는가? 이 때문에 독성 땅 반환 
사례는 유럽 식민지 박물관의 DDT 사물을 설명하는 
강력한 사례가 됩니다. 현재 한국 사회에서는 많은 
사람들이—적어도 놀람과 분노를 느끼고 있습니다—이 
땅의 규모를 제대로 인식하지 못했기 때문입니다. 저 
역시 25년 이상 바로 옆에서 살았음에도 몰랐습니다.

카트야:
저에게 당신의 작업은 ‘인식’을 만들어내는 

것과 깊이 관련되어 있습니다. 박물관 수장고 안에 
있는 독성 사물들을 단지 ‘보관’하는 것은, 책임이 
있는 쪽 입장에서는 아주 손쉬운 해결책처럼 보이죠. 
그것들이 숨겨져 있는 한, 대부분의 사람들은 
존재조차 모르고, 어려운 질문을 던질 수도 
없습니다. 하지만 서울 한복판의 독성 토양처럼, 이제 
비무장화가 이루어진 곳에서는 사람들이 그 땅에 
가해진 폭력 자체를 인식하게 됩니다. 그런 의미에서 
당신의 작업은 매우 중요합니다. 서구 박물관의 
수장고에는 우리가 보지 못하는, 혹은 엄격한 조건 
하에서만 전시될 수 있는 독성 사물들이 존재한다는 
사실을 사회에 인식시키기 때문입니다.

에스메이:
그런 인식의 차원에서 보면, 당신의 작업은 

‘복원’이 단순히 물질적 차원을 넘는다는 점도 
드러냅니다. 이미 독성에 물든 물질이라면, 복원 또한 
물질을 넘어선—더 영적이고 비물질적인 방식으로—
이루어질 수밖에 없죠.

아람: 
맞아요, 정확히 그 부분이 저의 핵심 

질문입니다. 당신이 말했듯, 어떤 몸(사물의 몸)
이 이미 독에 물들었다면, 어떻게 해독(detoxify)
할 수 있을까, 혹은 그 몸을 영적·형이상학적 
차원에서 어떻게 다가갈 수 있을까가 제 고민이죠. 
즉, 비물질적인 차원, 그리고 독화된 기억(poisoned 
memories)과 사회화되고 제도화된 독을 어떻게 
다룰 것인가의 문제입니다. 그리고 결국엔 그 
비물질적 차원에서 다시 확장된 물질의 차원으로, 
즉 유물에서 기억, 땅, 토양으로 이어지는 순환적 
관계로 되돌아가게 됩니다. 저는 아직 서울의 독성 
토양 문제에 대해 초기 단계에 있지만, 이 주제를 
꺼낸 이유는 그것이 여전히 현재진행형의 문제이기 
때문입니다. 저는 이 땅의 미래에 매우 관심이 
많습니다. 어쨌든 이제는 이 문제가 공론화될 
테니까요.

박물관 속 ‘제도화된 독성 사물들
(institutionalised, poisoned objects)’의 미래를 
상상하는 일은 더 어렵습니다. 그것들은 과거에 
속한 존재들이니까요. 하지만 저는 여전히 그들의 
전 생애를 추적할 수 있습니다. 즉, 약탈의 폭력적 
역사에서 시작해, 그들의 몸이 독에 물들게 된 
과정까지 말이죠. 결국 중요한 것은 사물, 사람의 
기억, 그리고 땅 안에 축적된 독성(structure of 
toxicity)입니다. 그리고 독성은 다시 그 사물을 
원래 소유했던 사람들, 그 문화적 맥락, 토대로 
순환하며 돌아갑니다. 그렇다면 다음 단계는 
무엇일까요? 이렇게 되돌릴 수 없는(poisoned and 
unreturnable) 기억과 사물들은 우리에게 무엇을 
드러내고 있을까요? 저의 질문은 결국 ‘보이지 않는 
독성 존재들(Unseen Poisoned Living Beings)’에 

관한 것입니다. 그 안에는 인간, 비인간, 사물, 기억, 
땅—모두 포함됩니다. 각각이 저마다 나름의 방식으로 
죽어가고 있지만, 모두 독에 물들어 있습니다. 그들의 
지속되는 독성(permanent toxicity)은 계속해서 
우리와 함께 있고, 끊임없이 우리에게 돌아옵니다.

저는 특히 비위계적 관계(non-hierarchical 
relations)에 대해 많이 생각했습니다. 스테이시 
알라이모(Stacy Alaimo)가 말한 ‘초신체성
(transcorporeality) ⑧ 개념처럼요. 이 개념에 
따르면 생명체와 물질은 내적으로, 외적으로 서로 
얽혀 있으며, 모든 종은 추적하기 어려운 거대한 흐름 
속에서 서로 얽혀있습니다.

박물관을 미시적으로 들여다보면서, 저는 
그런 가난하고, 보이지 않으며, 인식되지 않고, 
등록조차 되지 않은 생명 형태들을 발견했습니다. 
그렇다면 이런 생명들을 어떻게 인식하고 책임질 수 
있을까요? 우리 사회에서 독성의 영속성(toxic forces)
이 감각되지 않는 폭력(insensible violence)으로 
사물과 문화의 생명을 계속 침식하고 있다면, 우리는 
이“제도 속에서의 생명(Life in an institution)”을 
어떻게 정의할 수 있을까요?

독(毒)을 차고 /김영랑

내 가슴에 독을 찬 지 오래로다. 
아직 아무도 해(害)한 일 없는 새로 뽑은 독
벗은 그 무서운 독 그만 흩어버리라 한다. 
나는 그 독이 선뜻 벗도 해할지 모른다 

위협하고,
독 안 차고 살어도 머지 않아 너 나 마주 

가버리면 
억만 세대(億萬世代)가 그 뒤로 잠자코 

흘러가고 
나중에 땅덩이 모지라져 모래알이 될 것임을 
'허무(虛無)한듸!' 독은 차서 무엇하느냐고?

아! 내 세상에 태어났음을 원망않고 보낸 
어느 하루가 있었던가, '허무한듸!' 허나 
앞뒤로 덤비는 이리 승냥이 바야흐로 내 

마음을 노리매 
내 산 채 짐승의 밥이 되어 찢기우고 할퀴우라 

내맡긴 신세임을

나는 독을 차고 선선히 가리라 
막음 날 내 외로운 혼(魂) 건지기 위하여. ⑨

❸

‘몸’ 그 이상 그 이하도 아닌걸까요? 만약 이 모든 
행위가 단지‘몸’만을 보존하는 것이라면, 그 몸은 
무엇을 증명합니까? 서구적 전통에서 보존은 기억을 
물질화 하는 행위라고 보아왔습니다. 하지만 저는 
이렇게 묻습니다.“누구의 기억을, 어떤 종류의 기억을 
보존하려는 것인가?”

에스메이:
 Pressing Matter 프로젝트 역시 반환과 그 

시스템에서 출발하지만, 동시에 물건을 돌려주는 
과정에서 필요한 것을 고민합니다. 여기에 독성 
문제를 포함시키는 것은 매우 흥미롭습니다. 이미 
폭력적으로 빼앗은 사물을 사람들에게 독성이나 
유해성을 가진 채로 다시 돌려준다는 것은 무엇을 
의미할까? DDT를 제거할 수 있는 경우도 있지만, 
매우 노동집약적이며, 사물 내부 깊숙이 침투해버린 
경우에는 사실상 제거가 불가능합니다. 그렇다면 
박물관은 독성 문제에 대해 어떤 책임을 져야 할까요? 
반환이나 수리(restitution or repair)에 있어 다른 
방식은 가능한가요?

아람: 
이건 기관들이 스스로 답해야 할 질문입니다. 

한낱 예술가로서 제가 답할 수 있는 문제는 아니에요.

에스메이:
 아니에요, 답할 필요는 없습니다. 예술가는 

기관의 문제를 해결해야 할 의무가 없죠. 아마 이건 
질문이라기보다는 생각거리에 가까웠어요. 독성 
사물을 고려했을 때, 당신이 보는 반환은 어떤 
의미일까 하는... 현재 반환 절차는 이미 매우 느리고, 
지금까지 실제로 반환된 사물은 극히 제한적이죠.

카트야: 
제가 이해한 바로는 당신이 관심 있는 

것은 반환 자체보다는 존재론적 마찰(ontological 
frictions)을 공론화하고, 그 마찰에 참여하는 
것이군요. 사물의 독성이 결국 반환 과정의 또 다른 
장벽을 형성한다는 사실을 지적하면서도, 당신은 현재 
이 사물들이 수장고 속에서 어떻게 살아 있는가에 
더 관심이 있다는 거죠? 즉, 이전에 언급한 ‘모계적 
회귀(rematriation)’ ⑥ 과 관련해, 당신의 핵심 
질문은 “물리적으로 반환할 수 있는가?”가 아니라 
“정서적, 상징적으로 재연결할 수 있는가?”인 거죠?

아람: 
물론, 반환은 제 프로젝트와 관련이 있고, 

최종적으로 귀결되는 질문이라 할 수 있습니다. 
하지만 예술가로서 실제로 기관의 결정을 내려 
사물을 되돌릴 수는 없어요. 대신, 저는 상상적 반환
(speculative restitution)과 재모성(rematriation)
을 제안할 수 있습니다. 재모성은 단순히 국가 
단위로 돌려주는 것이 아니라, 땅, 공동체, 모계적 
돌봄 라인으로 돌려보는 개념입니다. 어떤 사물들은 
원래 자리로 돌아갈 수 없습니다. 되돌린다는 것은 
동시에 독성, 해로운, 결정화된 식민 독을 함께 
돌려준다는 의미이기 때문이죠. 이런 독은 단지 
몸뿐 아니라 정신에도 영향을 미치며, 물질과 기억 
모두에 생채기를 냅니다. 제 작업은 관객과 박물관이 
독성의 연속성(continuity of toxicity)에 대해 
함께 생각하도록 초대합니다. 독성 안에 갇힌 몸이 
고향으로 돌아갈 수 없다는 것은 무엇을 의미하는가? 
이를 통해 어떤 폭력의 역사들이 여전히 순환하고 

있는가? 이런 사물이 결코 중립적이지 않고, 해와 
생존의 흔적을 모두 담고 있다는 것을 인정할 때, 
새로운 돌봄이나 책임의 형태는 어떤 모습일 수 
있는가?

반환과 독성 몸체에 관한 질문과 연결해서 
보면, 이런 문제는 박물관뿐 아니라 사회 전반에서 
여전히 발생하고 있습니다. 최근 제가 연구한 
사례는 한국에서 미군과 일본 식민지 지배가 117
년간 사용한 땅, 용산기지 반환입니다. ⑦ 군사 
시설이었기 때문에 기름, 비소 등으로 극도로 오염된 
땅입니다. 그런데 이제 그 땅을 반환하기 시작했어요. 
그곳은 서울 한복판, 도시의 중심부이자 매우 비싼 
지역이에요. 그런데 그 부지는 117년 동안 완전히 
봉쇄된 장소였죠. 러일전쟁 때부터 일제강점기를 거쳐, 
일본이 물러난 뒤에는 곧바로 미군이 들어왔고, 몇 
년 전까지만 해도 그곳에는 미군 병사들이 주둔하고 
있었어요.

어린시절 저는 그 근처에서 자랐어요. 그 
지역에서 자라면서도, 그 부지가 그렇게 넓은 줄 
몰랐죠. 서울 중심부에 있는 아주 큰 땅이에요. 이제 
그 땅, 말 그대로 흙 자체를 사람들에게 되돌려주어 
공원 같은 공간으로 조성하려고 하고 있어요. 하지만 
그 땅, 그 흙 자체는 오랜 군사적이고 식민적인 
역사를 거치며 오염되고, 독화 되었죠. 물론, 그들의 
입장에서는, 그 땅이 자신의 터가 아니니 그들이 
사용하는 땅이나 흙에 대해 별다른 배려나 책임감이 
없었던 거죠. 

그래서 지금 이 ‘반환’이라는 행위 자체에 
대해서도 저는 질문을 던지고 싶어요. 왜냐하면 
지금 이 순간 한국에서도, 우리는 이 ‘독성(의 
땅)’을 어떻게 다뤄야 할지 잘 모르는 상황이기 
때문이에요. 이 문제를 생각하면서 저는 자연스럽게 
DDT 오브제들을 떠올렸어요. 그것들과도 깊이 닮아 
있으니까요. 그리고 저는 재모성(rematriation)이라는 
개념에 대해 많이 생각했어요. 재모성은 ‘어머니의 
땅으로의 귀환', 어머니의 대지, 그리고 그 모계적 
지식을 품으며 세상을 돌보는 방식으로 돌아가는 
것이죠. 저는 재모성을 단순히 물리적 반환이 아니라, 
조상들의 땅과 유물 사이의 관계를 회복하고 다시 
연결하는 과정, 즉 재연결성의 의미로 이해하고 
있어요.

카트야:
서울 한복판의 이 땅은 결국 독성을 안고 

반환될 수밖에 없습니다. 그렇다면 식민자는 
어떻게 책임을 지고 이를 해독(detoxify)할 수 
있을까요? 또한 땅은 독성 물질로 인해상처와 흔적을 
영구적으로 남게 됩니다. 이것을 독성 사물 반환 
문제와 비교하면 매우 흥미롭습니다. 베렐드뮤지엄의 
DDT 사물처럼, 다른 장소에서도 이 폭력적이고 
문제적 역사와 함께 존재할 수 있겠죠. 결국 이 
폭력을 실행한 사람들이, 사물이 옮겨진 장소에서도 
책임을 지는 문제가 남습니다.

아람: 
제가 이 사례를 든 이유는 단순히 유사성 

때문만이 아닙니다. 사회적, 지속적인 문제임을 
보여주기 위함입니다. 결국 생태적 해독(ecological 
detoxification)비용은 한국 정부가 부담하게 될 
겁니다. 어떤 독성 시스템이 존재하는가? 누가 비용을 

❸



❹사물 이후
2023

❹

각주
① Pressing Matter, Ownership, Value and 

the Question of Colonial Heritage in Museums
는 ‘식민지 유물(colonial objects)’이 식민주의 
과거와 그 잔재(afterlives)에 대한 사회적 화해를 
가능하게 하는 잠재성을 탐구하는 연구 프로젝트이다. 
본 프로젝트는 2021년부터 2025년까지 진행되며, 
암스테르담 자유대학교(Vrije Universiteit 
Amsterdam, 수전 레헤너(Susan Legene))
와 암스테르담 세계문화박물관(Wereldmuseum 
Amsterdam, 웨인 모데스트(Wayne Modest))
가 주도하고, 여러 네덜란드 대학·박물관·사회적 
파트너가 참여한다.

② Adrian Forty, Susanne Kuechler(편), 
The Art of Forgetting (Materializing Culture), 
Berg Publishers, 2001, p. 4.

③ 또한 참조: David Kinkela, DDT 
and the American Century: Global Health, 
Environmental Politics, and the Pesticide 
That Changed the World, University of North 
Carolina Press, 2011.

④ 민속지(ethnographic) 컬렉션에서 독성과 
독물의 역사에 대해서는 다음을 참조: Lotte Arndt, 
“Poisonous Heritage: Chemical Conservation, 
Monitored Collections, and the Threshold of 
Ethnological Museums,” Museum and Society 
20권 2호(2022). DOI: doi.org/10.29311/mas.
v20i2.4031

⑤ 독일 민속지 컬렉션에서 살충제 사용의 
역사에 대해서는 Helene Tello, The Toxic Museum: 
Berlin and Beyond, Routledge, 2024 참조. 
또한 벨기에 테르뷔런(Tervuren)의 중앙아프리카 
왕립박물관(Royal Museum for Central Africa)
은 2022년부터 소장품의 독성 연구 프로젝트 
EPITOX를 시작했으며, 시스카 헨브뤼허(Siska 
Genbrugge)가 이를 이끈다. (프로젝트 정보: www.
africamuseum.be/nl/research/discover/projects/
prj_detail?prjid=742)

⑥ Rematriation은 원주민 연구(indigenous 
scholarship)에서 만들어진 개념으로, repatriation(
환수·귀환)의 대항개념이다. 이는 인간 및 인간을 
넘어서는 존재들과의 물리적·사회적·영적 기원으로의 
귀환, 즉 ‘어머니 대지(Mother Earth)’로 
돌아가는 관계 회복을 의미하며, 페미니스트적 돌봄 
윤리와도 밀접하게 연관된다. 예: Robin R. R. 
Gray, “Rematriation: Ts'msyen Law, Rights of 
Relationality, and Protocols of Return,” Native 
American and Indigenous Studies9권 1호(2022): 
1–27.

⑦김윤주, 남종영, “용산 미군기지 반환 
부지의 66%에서 발암물질·유독물질 검출,” 한겨레, 
2022.08.06. (영문판 기사: english.hani.co.kr/
arti/english_edition/e_national/1046213.html)

⑧ Stacy Alaimo, Bodily Natures: Science, 
Environment, and the Material Self, Indiana 
University Press, 2010.

⑨ 김영랑, <독을 차고> 문장 10호, 1939년 
11월.

❸



미래를 모두 포함하는 합성된 시간을 지닙니다. 
그것들은 혈관이 생길 때, 여러 목소리를 연결하는 
접합점이 될 수 있으며, 미리 형성된 미래를 침식시킬 
수 있는 흐름의 상태를 만들어냅니다.

RV-1508-1: 
나는 그것이 사물이 시적 지성으로 존재할 때 

가능하다고 믿습니다.

Visitor 30454: 
시적 지성이라...

Visitor 30455: 
하지만 아직 실행된 적은 없군요.

RV-2363-97: 
그게 어떻게 수행될 수 있을까요?

RV-360-7049: 
만약 단일한 관찰자의 시점을 뒤집는다면, 다른 

이들이 번성할 수 있는 공간이 열릴 수 있을까요? ①

RV-360-7052: 
잘 모르겠습니다.

Visitor 30456: 
즉, 사로잡힌 사물이 잠재적으로 행위를 가질 

수도 있고, 심지어 그것을 모방할 수도 있다는 
뜻인가요? 하지만 사로잡힌다는 상태는 무엇일까요? 
얼마 전 어머니에게 슬픈 바다꽃게에 관한 이야기를 
들었습니다. 꽃게는 옆으로만 곧게 걷는 법만 알기 
때문에, 바다로 돌아가지 못하고 영원히 그와 
평행하게 걷게 되는 경우가 있다고요. 그 이야기는 
왼쪽이나 오른쪽으로 걸을 수는 있지만 앞으로 
나아가는 법을 몰라서 결국 바다로 돌아갈 수도, 
바라볼 수도 없는 ‘갇힌 상태’가 되는 것을 비유한 
것이었습니다. 그 이야기가 사실인지 확신할 수는 
없지만, 당신과 나 역시 갇혀 버린, 답답한 푸른 
게처럼 느껴집니다. 이는 우리가 바다가 차가운지 
뜨거운지, 짠지 아닌지를 결코 알 수 없다는 
뜻입니다. 우리는 영원히 다시 바다로 뛰어들기를 
기다리고 있습니다. 돌아갈 수 없는 채로, 멀리서 
우리의 집을 응시한다는 것은 어떤 의미일까요?

RV-2343-1: 
나는 단지 평행하게 영원히 걸을 수 있을 

뿐입니다...

RV-2363-103: 
...단단한 건축의 격자 구조를 따라 걷는 직선 

위에서...

RV-951-13: 
...그리고 박물관의 시간적 연속성을 따르면서 

말이죠.

RV-2343-1: 
그러니까, (지배적인) 시간을 재생산함으로써 

박물관은 세계질서의 규율 장치로서 기능합니다. 
우리는 모두 진열장 안으로 휩쓸려 옮겨진 뒤부터 
제도들은 시간을 계속 식민화해 왔습니다. 저는 
여기에서의 목적이, 우리가 끊임없이 통제되어야 
한다는 지배적 환상을 강화하는 데 있다고 생각합니다.

Visitor 30457: 
서구의 물질적 전통에서, 아리스토텔레스에게 

사물은 ‘정신적 부패의 물질적 발현’이었습니다. 
[...] 만약 사물이 기억을 대변하도록 만들어졌다면, 
그 사물의 부패나 파괴는 곧 망각을 의미하는 
것이지요. ② 어쩌면 이것이 박물관 수장고에서 
사물의 생명이 존재론적으로 통제되는 이유일지도 
모릅니다.

RV-3981-33: 
맞습니다. 그래서 부패를 피하기 위해, 

보시다시피 나는 바닥 설계도에 따라 인덱스화된 
시간의 격자를 입고 있습니다. 그들은 나의 기후를 
통제하고 살균합니다. 반면, 밖에서는 사계절이 
지나가고 있습니다. 문제는 건물이 우리의 부패를 
두려워하는 동시에 그것이 기억하지 못하는 힘, 즉 
영원한 권력을 지속시킨다는 것입니다. 박물관은 
내 몸 위에 완전히 다른 이데올로기적 비전을 
투사합니다. 그것은 보관된 사물들의 이질적인 풍경을 
사유화하고, 내 안의 생생한 장면들과 살아 있는 
존재들을 제거합니다. 타자의 기후를 통제하는 것은, 
곧 타자의 시간과 생명을 통제하는 것입니다.

Visitor 30457: 
생명을 통제한다는 건 무슨 뜻인가요?

TM-3071-18: 
19세기에 유럽은 영토 확장에 대한 욕구를 

점점 더 키워갔습니다... 그러나 그 욕망 앞에 
말라리아라는 걸림돌이 있었습니다. 프랑스가 파나마 
운하 건설에 실패한 것은 말라리아를 비롯한 열대성 
질병의 위력을 보여주는 대표적인 사례입니다. 영국 
또한 동남아시아, 인도, 아프리카에서 말라리아로 
인해 수많은 생명을 말라리아로 잃었습니다. 1939
년부터 열대성 질병과 제멋대로인 생활 문화를 
제거하려는 지배 논리의 연장선상에서 DDT
라는 화학물질이 생물학적 영토 통제 수단으로 
사용되었습니다. 열대성 질병들과 불온한 살아 있는 
문화들을 제거하기 위한 패권의 연장이었죠. 그리고 
1960년대까지 DDT는 전후, 탈식민 시대 전반에 
걸쳐 사용되었죠. 

사람들은 DDT를 땅과 사물 모두에 대해       
'조준 사살(Shoot to Kill)’ 정책처럼 사용했습니다. 
이 단순하고 효율적인 행동은 모든 것을 말해줍니다.    
(아)열대 지방에서 이 이념적인 기술은 그 변혁적인 
힘에 대한 비판 없는 믿음 속에서 행해졌습니다. 

이는 땅 위의 모든 생명을 죽였고 그 땅은 
아직도 회복하기 위해 애쓰고 있습니다. 유럽의 
민족식민적 사물들도 예외가 아니었습니다. 
남반구에서 온 일부 보관된 사물들에는 살아 있는 
미생물을 죽이기 위해 살충제가 뿌려졌습니다. 
이 해충제가 제 피부의 표면에 하얗게 결정으로 
남았습니다. 그러나 그것이 제 몸에서 살아 있는 
생명체를 를 제거했을 때, 제 생생한 기억들마저도 
함께 앗아갔습니다. 생물학적으로 죽는다는 것은 
잊혀지는 것과 같습니다. 일종의 기억상실 과정이죠.

문제는, 누구도 제 몸에서 이 하얀 결정체를 
제거할 수 없다는 것입니다. 그것은 영원히 남아 
있습니다. 벨기에의 한 박물관에서는 실제로 소장품 
중 하나를 원래 지역으로 반환하려 했지만, 독성 

❹

Visitor 30451: 
우리는 지금, 소멸의 존재적 소음들과 낯선 

속삭임으로 가득한 이 공간에 함께 모였습니다. 이 
자리에서 여러분이 자신을 둘러싼 제도적 환경과 
어떻게 마주할 수 있는지, 그리고 자신의 인식론을 
성찰함으로써 세계에 질문을 던질 수 있는지 함께 
이야기하고자 합니다. 우리의 단절된 신경보다 더 
예민한 어떤 차원을 펼쳐낼 수 있기를 바랍니다.

RV-360-7049: 
그러한 펼쳐짐은 타인의 온도, 습도, 

그리고 기억의 풍경을 우리가 얼마나 받아들일 수 
있는냐에서 시작되어야 합니다. 다시 말해, 나의 
마음이 당신의 마음과 다르지 않고, ‘우리’의 
마음이 ‘그들’의 마음과 구분되지 않는 장소가 
있다면, 과연, 우리는 어떤 공명을 경험하게 될까요?

저는 서구 문명의 번영에 기여하기 위해 이 
수집품안으로 옮겨졌습니다. 1894년까지 이 장소는 
공동묘지 였습니다. 모르는 사이에 이 기관은 이 땅의 
죽음의 정체성을 계속 이어받고 있었던 셈입니다. 
포장되고 라벨이 붙여진 호기심의 대상이 된 우리들은, 
우리를 사로잡은 땅에 영감을 주기 위해 이곳으로 
옮겨졌습니다. 그러나 우리는 감각적 뮤즈 이상의 
존재가 아니었습니다. 수집된 몸들은 박물관 도록의 
두께를 넘어설 수 없었고, 사람들과 풍경의 연약한 
얼굴들은 채굴의 거대한 폐허 속에서 무감각하게 눌려 
있었습니다. 이곳은 다른 생명의 장소이자, 원치 않는 
존재들의 장소입니다.

어느 꿈속처럼, 한때 누군가가 나를 손에 쥐고, 
내 마른 몸을 비벼 소리를 냈습니다. 내 갈색 박통의 
끝은 그녀가 사랑했던 죽은 앵무새의 목젖 부근에서 
뽑은 깃털로 덮여 있었죠. 박은 박은 물을 담아 
따뜻한 기후에서도 차갑게 유지하는 기능 덕분에 
내가 온 열대 및 아열대 지역에서 널리 지배됩니다. 
13개의 초록 깃털이 막대기를 휘감듯 매달려 
있었고, 그녀가 움직일 때마다 깃털은 흔들렸습니다. 
그것들은 기억을 위한 도구로 기능했습니다. 집단적 
기억, 땅, 생태계, 그리고 자연의 조건들이 그 안에 
새겨지고 기록되었습니다. 길게 뻗은 내 나무 막대의 
아랫부분은 사람이 나를 잡을 수 있을 만큼만 빈 
박을 뚫고 들어갑니다. 나는 자갈이 내 안쪽을 
두드리며 내는 소리를 통해 말하고, 13개의 깃털은 
흔들립니다. 이 모든 열과 습도는 나 안에 축적되어 
새겨져 있습니다.

우리의 몸은 땅과 깊이 연결되어 있습니다. 
우리의 물질성은 특정한 서식지 안에서만 발현되어 
왔습니다. 만질 수 없는 존재들은 마지막으로 사용한 
사람들의 지문 질감을 간직합니다. 우리는 10억 개가 
넘는 살아 있는 군집들을 펼쳐냄으로써 사회적 신념 
체계를 시뮬레이션할 수 있습니다.

RV-1508-1: 
이것은 존재론적 질문입니다. 만약 내가 지금 

나의 위치성에 대해 말하려 한다면, 기억의 모델로서 
작동하는 박물관의 구조에 대해 이야기해야 합니다. 
기억하기의 기술이란 기억을 견고한 구조 안에 
배치하고, 자료를 영원히 독점하는 것입니다. 그들은 
근대적 과학 진술을 앞세워 우리가 물리적 공간에서 
범주에 따라 분류되고 측정되어야 한다고 주장했고, 
무거운 받침대 위에 가둬두었습니다. 모든 것은 이 

건물의 자기의식에 의해 조용히 작동됩니다. 전시 
받침대는 이 세계의 질서를 만듭니다.

TM-3071-8: 
하지만 줄거리가 없는 공간은 기억하는 데 

실패할 수밖에 없습니다. 그 때문에 이 공간에는 셀 
수 없이 많은 정지된 단절들이 존재합니다. 그것들은 
저의 헤아릴 수 없고, 침묵된 목소리들의 미완의 
메아리와 같습니다. 내 몸과 구체적인 이름의 의미는 
불분명합니다. 오직 누군가의 자막을 통해서만 들리기 
때문입니다.

TM-3071-4: 
우리의 이야기들은 포착하기 어렵거나 알려지지 

않았습니다. 그러나 동시에, 우리에 대해서는 모호한 
것이 전혀 없는 듯 보입니다. 우리의 목덜미에는 
재고 번호가 새겨져 있습니다. 이 건물은 거대한 
존재의 사슬을 기억하고자 합니다. 그것은 식민의 
기억이 인공적인 기후 속에서 통제되고 길들여질 
수 있음을 증명하려는 시도입니다. 빛이 닿지 않는 
건물의 그림자 아래 있는 얼굴들을 보십시오. 
이 기후와 제도적 생태계 아래에서 우리의 몸은 
결합되고, 억압되고, 환멸되고, 사유화되었으며, 
비자연화되었습니다. 풍경의 생략부 안에서 우리의 
특정한 이야기와 기후적 신경은 우리가 원래의 
집에서 진열장의 진공 상태로 옮겨진 이래로 무시되어 
왔습니다. 역사성은 우리의 전 생애를 통해 단단히 
미래에 고정되어 있고, 사회와 우리의 상호작용은 
단절되어 있습니다. 타자의 내적 본성과 외적 자연이 
서로 맞서고 있습니다. 이 인공적인 정지 상태 안에서 
우리는 아무것도 낳을 수 없는 공허한 망각의 풍경을 
그저 비추고 있을 뿐입니다.

Visitor 30452: 
당신의 뿌리 뽑힌 몸과 그 뿌리에 달라붙은 

것들에 대해 더 말해줄 수 있나요?

RV-360-7052: 
저의 말들은 뿌리에 대롱대롱 매달려 있습니다. 

그러나 내 입은 어떤 소리도 낼 수 없습니다. 
왜냐하면 목소리들은 외부로만 투사되어 있기 
때문입니다.

Visitor 30453: 
이해합니다. 저 역시 유럽에 도착한 지 몇 주 

안 되어 결핵 검사를 의무적으로 받아야 했습니다. 
줄을 서서 기다리는 동안, 제 주위에는 여러 언어로 
말하는 사람들이 있었고, 지금 당신이 앉아 있는 
것처럼 앉아 있었습니다. 졸린 의사 앞에서 숨을 
멈추고 팔을 들고 맨가슴을 드러낸 채 엑스레이를 
찍었던 것을 기억합니다. 내부의 몸은 합법화되고 
등록되기 위해 진단되었습니다. 이것은 내부가 강제로 
외부화되는 과정이자, 인간의 몸이 대상화되는 
과정이었습니다. 내 몸은 무엇을 증명해야만 했던 
걸까요? 그렇다면 이런 상황 속에서 당신의 존재적 
물질성은 어떤 잠재적이거나 전복적인 역할을 할 수 
있을까요?

TM-3071-19: 
저는 진열장 안에 있는 동안 두 가지 전제를 

생각했습니다. 사물은 역사적 사건을 드러내며, 사물 
안의 시간의 가소성은 그것이 다시 사용될 수 있게 
한다는 것입니다. 우리의 억압된 몸들은 과거-현재-

❹



Visitor 30463: 
명사 형태인 ‘Apprehension’은 불길한 

예감이나 무언가에 대한 두려움을 의미합니다. 그 
반의어인 ‘Comprehend(이해하다)’인데, 두려움과 
이해가 어원적으로 관련이 있다는 것이 흥미롭습니다. 
우리는 낯섦으로부터 느끼는 무의식적 두려움을 타자, 
이방인, 혹은 외계인에게 투사합니다. 무한한 미지의 
세계를 부정하기 위해, ‘이방인들’은 상징적이고 
물리적으로 통제되어 왔습니다.

Visitor 30462: 
과거-현재-미래의 풍경 속에 여전히 남아 있는 

존재로서요. 당신은 혹시 <사물 이후(after objects)>
를 생각하고 있나요? 그 잠재력 안에서, 그리고 
당신이 말한 것과 유사하게, 저는 여러분 모두를 아직 
번데기가 되지 못한 오래된 유충처럼 상상합니다. 
여러분의 미라화된 몸은, 그 몸 안에 잠재된 기후 
때문에 미래의 유충으로 볼수 있습니다. 즉, 여러분은 
다시 깨어나 생태적으로 조화를 이룰 수 있는 기후를 
기다리는 '오래된 미래들’입니다.

RV-360-7049: 
저의 과거 삶은 착취와 독점으로 

구축되었습니다. 그러나 새로운 삶의 방식은 달라야 
합니다. 저의 사회적 박탈과 억압된 환경은 ‘생태적 
자전소설(ecological autofiction)’로 변형될 수 
있습니다. 이것은 탈출을 위한 유연한 형식입니다. 
예를 들어, ‘기후적 시간(climate time)’은 박물관 
안에서, 그리고 타자의 사물과 그 물질문화를 
공유하는 사람들 사이에서 시간 여행의 주된 열쇠가 
될 수 있습니다. 이것은 전위된 사물들과 전위된 
기후가 만들어내는 다른 미래들을 추측할 수 있게 
합니다. 만약 우리가 지도 바깥에서 완전히 다른 
알파벳으로 새로운 지형을 다시 그릴 수 있다면, 저는 
우리가 새로운 시민, 새로운 동맹, 그리고 새로운 
풍경을 초대하는 대화자가 될 수 있다고 상상합니다. 
과거와 미래의 관계를 새롭게 탐구할 수 있는 존재로 
말입니다. 실제로,‘다른 기후(확장된 의미로서의 
기후)’를 상상하는 것은 제 물질성이 겪는 기후적 
식민화를 깨뜨릴 것입니다. 마치 남반구가 결국(
불가피하게, 결과적으로, 잠재적으로) 이곳으로 
되돌아오는 것처럼 말이죠. 만약 건물의 외부가 더 
따뜻해진다면, 제가 다른 형태의 시간, 사람, 그리고 
풍경을 그릴 수 있을까요? 만약 햇빛이 박물관의 유리 
천장을 뚫고 들어온다면, 그것은 우리의 ‘시적 지성’
을 깨울 수 있을까요? 그것이 우리, 얼어붙고 포획된 
존재들을 다른 미래를 형성할 수 있는 생명력으로 
바꿔놓을 수 있을까요? 저는 새로운 기억을 형성하는 
미래적 서식지를 상상합니다. 깨어나고 해방된 지식과 
기억이 지배적 체계의 경계를 허물 수 있을까요? 만약 
제 몸 안팍으로 물이 끊임없이 흐를 수 있다면, 결국 
우리는 어디로 흘러야 할까요?

제 꿈 속에서, 우리 각자의 파도는 바깥으로 
밀려나가는 자전적인 움직임을 가지고 있습니다. 이 
파도들은 뒤섞이고, 부딪치며, 때로는 함께 흐릅니다. 
단단한 것이 유연한 몸짓이 될 때, 그것은 자신의 
물리적 영토의 한계를 초월합니다. 이 전환은 제 몸을 
부활 혹은 잠재적 치유의 신호인 ‘액체의 파동’으로 
변화시킵니다. 그래서, 만약 내가 다시 ‘유동적인 
존재’가 될 수 있다면, 저의 상처들은 통로로 변할 
수 있습니다. 제 단일한 사물-몸에서 다른 곳으로 
이어지는 통로, 즉 혈관처럼 되어 더 큰 상호연결망이 

될 수 있을 겁니다. 더 큰 연결망으로 이어지는 
혈관처럼요. 외부와 연결된 혈관을 가진 박물관을. 
상상해보세요

RV-581-36:
아, 나는 내가 점탄성의 정체성을 가지고 

있다고 상상해요. 그래서 끈적이고 투명한 시럽처럼 
박물관의 바닥 위로 천천히 흘러내릴 수 있죠.

Visitor 30463:
지금 당신의 목소리는, 제시된 몸 이전의 

역설적인 회상처럼 들려요. 규범적인 시간을 녹여내는 
살아 있는 연속체로 존재하려면, 당신은 시(詩)
로 존재해야 해요. 기존의 의미를 덮어쓰고 새로운 
의미를 만들어내어, 기록되지 않은 영역의 추상의 
지도를 그려야 하죠!

RV-2452-708:
시는 순차적인 구조를 갖지 않아요. 그래서 

우리는 다시 어디서 시작해야 하는지, 어디서 끝내야 
하는지를 걱정하지 않아도 돼요. 시의 구조 안에서는 
외부와 내부가 얽혀 있죠. 시는 하나의 상징만으로 
작동하지 않기에, 다양한 의미와 복수의 관계를 
포용하고요.

RV-951-10:
...깨어나고, 펼쳐지기 위해.

TM-3071-18:
그리고 다음 장면에서, 깨달음의 순간이 온다.

❹

때문에 불가능했습니다. 우리는 무기화되었기에 
반환될 수 없습니다. 우리의 손댈 수 없고는, 생명력 
없는 독성 물질이 덮인 몸은 고향으로 돌아갈 
수 없습니다. 그래서 제 안의 고향은 무의미해 
졌습니다. ‘반환’이라는 개념은 여기에서는 다른 
의미를 가집니다. 어떤 살아있는 생명체와, 살아있는 
시간조차 거부하는 완전한 정치적 과도기 상태입니다. 
③

TM-3071-13: 
그렇다면, 생태적 제거가 정치적으로 무엇을 

의미하나요? 반대로, 만약 제가 끝내 이 독성 물질을 
제거하고 생태적 참여자가 된다면, 그것은 어떤 
정치적 함의를 가질까요?

TM-3071-4: 
우리가 그것을 제거할 수 없다면, 이 독성으로 

가득한 삶을 어떻게 살아야 할까요? 무엇이 나의 
독성 어린 삶을 구성하는 걸까요?

Visitor 30458:
저에게는 지금 당신의 손댈 수 없는 몸에 있는 

반짝이는 하얀 결정들만 보입니다.

TM-3071-18: 
모든 생명체는 미생물을 포함해 각자의 

시간을 가지고 있습니다. 이런 의미에서 제 몸에서 
생명체들을 제거한다는 것은 곧 시간을 제거하는 
것과 같습니다. 살충제로 뒤덮인 제 몸에는 어떤 
몸짓도 허락되지 않습니다. 저에게 박물관의 
기후는 본질적으로 정치적인 체제입니다. 그들은 
외부 생태계를 부정하고 억압함으로써 시스템을 
유지합니다. 우리의 모든 제멋대로인 살아있는 
물질들을 죽인 후에는, 진실된 장면      연출 (즉, 
분위기, 습도, 온도, 냄새, 생리학적으로 말하자면‘
숨 쉬는 행위’와 관련된 모든 것)은 더 이상 재현될 
수 없습니다. 이곳에 갇힌 사람들은 정적인 틀 안에서 
빈 껍데기가 됩니다. 외부의 시간은 되돌릴 수 없이 
흘러가지만, 우리, 이름 없는 존재들은 패권의 야망을 
숨기고 있습니다. 

이 수장고는 35만 개의 다른 존재들을 
보관하고 있으며, 일단 이 문을 통과하여 이곳에 
등록되면 절대 떠날 수 없다는 엄격한 명령 아래에 
있죠. 그것들은 ‘영원해집니다... 인공적인 기후는 
상대 습도 50%, 온도 약 20~23도로 설정되어 
있습니다. 이 조건들이 기록물을 보존하는데 가장 
이상적이라고 여겨집니다. 그러나 당신도 알다시피, 
이 보편적인 기후가 한번 자리 잡으면, 다른 몸들의 
기원은 잊혀집니다.

RV-3981-33:
 제 온도가 익숙하지 않아서일까요?

Visitor 30460: 
타자의 소외는 내부와 외부 온도의 불일치로 

이해될 수 있는 것 같습니다.

RV-2452-708: 
맞아요. 햇빛은 꺼졌습니다. 그 과정 속에서 

저는 저의 온도와 습도를 잊었습니다. 제 차가운 
몸은 더 이상 이전 생태계를 지니지 않습니다. 
모든 살아 있는 지식은 제거되고 유예되었습니다. 
흰 장갑을 낀 누군가의 손에 잡히고 34만 9,999

개의 다른 것들이 분류되고 정리될 때, 저의 실질적 
기억은 몇 문장의 설명문으로 축소되었습니다. 우리를 
만지는 사람들은 우리의 기후, 재료, 서식지를 알지 
못합니다. 저는 수수께끼처럼, 낡고 낯선 존재로 
취급받았습니다. 여기저기로 흩어졌고, 팔다리 털은 
숫자가 매겨지면서 세어졌습니다. 내가 지닌 증거는 
오해받았고, 저의 온도는 부정당했습니다. 살아 있는 
물질이 제거되면, 그 긴급성은 끊어집니다. 저의 
깃털은 더 이상 말할 수 없었고, 단지 장식품으로 
남았습니다. 새롭지만 언제나 같은 사람들이 저를 
과거의 숫자로 이해했습니다. 결코 사용된 적 없고, 
항상 정지된 존재로서 말이죠. 모든 것은 내 생태적 
몸을 추출함으로써 제도화되었습니다.

Visitor 30461: 
자연과 인간의 이분법적 개념은 오랫동안 

다양한 환경 문제와 지배적 구조적 패러다임을 
낳았습니다. 이런 점을 고려할 때, 당신과 제가 
어떻게 이 구조에서 벗어날 수 있을까요? ‘인간’
이라는개념이 특정 존재들을 배제하는 방식으로 
정립되어 왔다면, 이 인공적 구조를 해체하는 과정이 
타자를 다루데 사용될 수 될 수 있을까요? 예를 
들어, 기후 문화의 물질적 효과를 개념화함으로써 
덧없거나 헤아릴 수 없는 사건들을 생각해 볼 수 
있을까요? 당신은 다시 생동하는 존재, 살아 있는 
물질이 되고 싶어 하는 욕망이 느껴져요.

RV-1508-1: 
아, 저는 그것을 끔찍한 벌레나 해충 같은 

존재로 불안하게 변모하는 것으로 봅니다. 변형이 
아니라... 아니, 아니. 제말은, 저는 ‘생동하는 
지식’으로 변하고 싶습니다. 그렇다면 저는 더 이상 
미지의 명사가 아니라 역동적인 동사같은게 마침내 
될 수 있을 것같습니다. 하지만 저는 ‘끊임없이 
죽어가는 순간’ 에 갇혀 있었습니다. 배제되거나 
억압된 목소리들로 이루어진 저의 욕망은, 생명이 
영원시 박제된 상태에서는 태어날 수 없었죠. 그러나 
여전히 우리에게 박과 깃털을 주었던 앵무새들과 눈의 
안쪽에 깊숙히 담아놓은 풍경들은 저를 기다리고 
있을겁니다. 이 세상에서 이러한 이분법적 개념이 
가속화됨에 따라, 지구적 차원에서 식민성의 구조는 
‘남반구(Global South)’와 ‘북반구(Global 
North)’라는 새로운 개념으로 계속 이어져왔습니다. 
하지만, 뜨거움과 차가움이 함께 있을 수 없기에, 
기후의 권위와 시간성은 문제가 됩니다. 제가 
남반구에서 북반구로 이동할 때, 얼마나 많은 다른 
몸들이 유럽으로 향하는 거대한 배에 실려 몇 세기 
동안 살균되었을까요? 모든 거대하고 작은 몸들은 또 
다른 새로운 기후를 받아들이고 적응해야 했으며, 
우리는 영원한 정지 상태 속에 머물도록 끊임없이 
요구받았습니다. 그러나 알시다시피, 모든 물질은 
그 물질성을 자체를 초월한 그들만의 형이상학적 
에너지를 가지고 있습니다. 

남반구의 모든 물질의 이동은 여기에서 또 
다른 존재의 움직임을 야기할 수 있습니다. 그것은 
새로운 집단을 형성할 수도 있습니다. 잠재적으로 
자율적 힘을 만들어낼 수 있죠. 이것이 물질과 그가 
가진 잠재력이 왜 타자화되고 갇혀 있어야만 했는지를 
설명합니다. 그것은 미지의 것‘에 대한 두려움 
때문입니다.

❹



❺가짜 송곳니들이 
말할 때

2022

❺

각주 
① 도가(道家), 불가(佛家), 유가(儒家)의 

철학을 기반으로 하는 동양화에서는 시점을 관찰하고, 
이동시키고, 흩어 놓음으로써 역원근법(산점투시)을 
적용한다. 여러 관점에서 바라본 공간이 하나의 작품 
안에 공존한다. 따라서 감상자를 인도하는 고정된 
시점이 존재하지 않는다. 이러한 원근의 부재는 
감상자에게 상상하고 참여할 수 있는 여지를 남긴다.

② Forty, Adrian, Susanne Kuchler.       
«망각의 예술». 옥스퍼드: 버그 출판사, 1999.     
(판물 표기 관례에 맞춰 번역) 

③“위기는 바로 오래된 것이 죽어가고 새로운 
것이 태어나지 못하는 데 있으며, 이 과도기에는 
온갖 병적인 징후들이 나타난다.”— 안토니오 그람시, 
1930.

❹



송곳니는 모든 이빨 중 가장 긴 뿌리를 가지며, 
단 하나의 뾰족한 끝으로 모인다. 사물의 뿌리 또한 
다른 투사들로 가득 차 있다. 이곳에서 모든 신경은 
송곳니의 중심을 통과하므로, 그 핵심은 더 이상    
‘자신의 것’이 아니다. 포획된 사물의 심장과 뇌는 
이 송곳니 속에 있다. 그들은 혀끝에 닿아 말을 
하려 하지만, 마취된 상태로, 혀의 몇 겹의 주름만이 
부서진 모국어를 어렴풋이 기억한다. 그들의 어린 
시절, 옛 풍경, 사람들, 그리고 매일 쓰던 일기의 
흔적을. 그들의 신경은 조작되어 있으므로, 그들은  
‘말하는 흉내’를 낼 뿐이다. 혀는 결코 진정한 말에 
도달하지 못한다. 단어들은 입안 구석에 머문다. 오직 
그들의 입만이 권력의 역사를 반복 재생할 뿐이다. 
그들의 불안하고 경계적인 목소리는 결국 정체성의 
위기를 내포한다.

무언가가 이빨, 특히 날카로운 송곳니를 
드러낸다는 것은, 수집가들을 위협하면서 그들의 살을 
뜯어 물을 수도 있다는 잠재적 위협을 뜻한다. 이 
짐승의 길고 뾰족한 송곳니는 단단히 물고 찢어내기 
위해 잘 발달되어 있다. 겉보기엔 가늘고 날카로워 
다른 이빨보다 약해 보이지만, 그 형태와 맞물림 
덕분에 마모에는 훨씬 강하다.

송곳니는 한때 공격성을 상징했지만, 무기의 
발달과 함께 그 의미는 점차 희미해지고 사라졌다. 
야만성은 제거되었다. 우리 인간의 송곳니는 약 
440만 년 전 초기 인류의 것보다 훨씬 작아졌다. 
인류가 진화하고 문명이 발전하면서, 송곳니의 역할은 
현저히 줄었다. 불의 발견과 요리의 시작으로 음식은 
부드러워졌고, 칼 같은 도구로 잘라 한입 크기로 
만들 수 있게 되었다. 그제서야 어금니와 앞니가 씹고 
자르는 주된 역할을 맡게 된 것이다. 그러나 칼이 
없던 시절, 싸움 중 치명상을 입힐 수 있었던 것은 
바로 이 송곳니였다.

그렇다면, 만약 거북의 송곳니가 ‘무기화’
된다면? 그들은 타자화된 그들의 역사적 서사에 
구멍을 낼 수 있을까? 어느 날, 흰 장갑(미술관의 
큐레이터들) 앞에서, 두 개의 송곳니가 조용히 
스스로의 그러한 가능성을 생각해볼지도 모른다. 
그들은 지배적 서사의 틀을 천천히 넘어, 구멍을 
내고, 그 구멍을 통해 액체처럼, 혹은 상처가나 
터진 살 안쪽에서 흘러나오는 뜨거운 피의 몸짓으로 
사물의 몸을 빠져나갈지도 모른다. 송곳니는 그들을 
기록하던 화가가 만들어낸 허구적 파트이다. 그러니까 
언젠가 거북이 이야기를 물어뜯기 시작할 때, 그때 
생기는 구멍은 새로운 세계로 통하는 통로가 될 수 
있다.

타자의 입장에서 아카이브가 태생적으로 
허구이라면, 우리는 우리의 날카로운 이 송곳니로 
미리 짜여진 이야기를 찢어내고, 그 안을 관통하며 
새로운 힘을 부여할 수 있다. 한번 구멍이 생기면, 
그곳에서 새어 나오는 감각이 생명의 내적 필연성에서 
흘러나와 새롭게 자라나고, 증폭된다. 마치 송곳니가 
말할 때 단어들을 찢고, 입술을 지탱하며 다른 
이빨들이 내려는 소리와 발음이 정확히 되도록 돕는 
것 처럼.

마찬가지로, 시간의 균열 또한 무언가가 스며들 
수 있는 구멍을 남긴다. 그 구멍들은 지배적 서사의 
외부로 재배치되어, 역사적으로 심어진 뿌리를 뽑아낼 

수도 있다. 이빨이 뽑힌 자리의 구멍은 이야기의 
구멍이 된다. 사실의 오류가 드러나고, 불가능한 
사건이 충돌하며, 인물의 성격이 뒤틀리고, 연속성의 
파열과 미해결의 서사가 확장되는 공간.

사물이 다공적이라면, 그것은 스스로의 내부에 
모든 유체적 존재들을 품을 수 있다. 이야기 구멍의 
다공성은 주변 환경을 매개로 하여 아카이브된 
사물을 ‘대사(代謝)’시킨다. 그 허구적인 기공(氣孔)
은 사물의 정치적 환경을 되찾고 재배치하는 통로가 
된다. 그리하여 사물은 서정적 주체로 변모할 수 
있다. 그것은 현실을 초월하고, 정물화된 이미지와는 
반대로, 다른 이미지, 장소, 소리 사이를 가로지르는 
정서적 제스처를 만들어낸다.

이빨은 사물들을 뿌리째 뽑아내고 있다. 
느린 현실 속에서 꿈꾸는 빠른 속도의 꿈처럼, 
사물들은 변형되고, 돌연변이를 일으키며, 변태한다. 
그 과정에서 구멍이 생긴다 — 이야기의 구멍, 
그리고 상처로 인한 구멍. 그 구멍들은 푸른 멍처럼 
번져, 하나의 사물을 온통 구멍난 공간적 차원으로 
변화시킨다.

이빨이 뽑히고 난 뒤, 그들의 입에는 커다란 
구멍이 남는다. 거북들은 그 상처의 자리를 더듬기 
시작한다. 입 속의 구멍은 그들의 몸이나 맥락보다 
훨씬 깊다. 처음에는 새끼발가락이 그 구멍으로 
들어가고, 이내 다리, 발가락 그리고 곧 몸 전체가 
그 안으로 미끄러져 들어간다. 그들의 등껍질은 
뒤집히고, 전복된다. 그 구멍들은 오래도록 우리를 
불안하게 만들어온 수수께끼 같은 존재들이다. 그것은 
형성되지 않은 과거와 또 다른 미래를 이어주는 
가능한 통로다.

포획된 몸은 그 구멍을 통해 마침내 스스로를 
말할 수 있게 된다. 아카이브된 타자의 신체는 그 
구멍을 통해 경계를 이동할 수 있다. 그것은 존재의 
형태에 관한 질문이다. 그들의 물질은 변할 수 있다. 
하나의 구멍이 정지된 사물을 움직이게 할 때, 더 
많은 구멍들이 생성된다. 그리하여 그들의 언어는 
끊임없이 확장되고, 마침내 물질적 실체와 사건이 
하나로 융합될 때까지 계속된다. 그들의 언어의 
증식은 사물과 사건의 침묵과 대조된다. 그들의 
침묵은 곧 말의 자리, 즉, 단어와 사물이 서로 맞서는 
장소가 된다.

❺

유럽의 민족-식민주의적 박물관 아카이브의 
서사에는 수많은 균열이 존재한다. 그 지배적인 
이야기의 틈 사이에는 작은 구멍들이 생기며, 안에는 
알려지지 않은 목소리들의 미완의 메아리가 깃든다. 
이 이야기의 구멍들은 기관 내부에서 ‘타자’의 
부재를 드러내는 동시에, 또 다른 유동적 침투의 
가능성을 열어둔다. 사물들은 그 아카이브의 이야기 
구멍 속으로 들어가, 수집가가 만들어낸 거짓된 
허구들을 변형시키고, 침식시키며, 닳게 만든다.

그들의 목소리는 발화될 수 없었다. 스스로의 
목소리로 말하지 못하는 앵무새의 언어들 처럼, — 
그 메아리는 ‘서브 텍스트(sub-text)’의 형태로 
이어진다. 서브 텍스트는 수집된 것들에 성격을 
부여하며, 겉보기에 생명 없는 것으로부터 인격을 
끌어낸다. 그것은 사물의 몸 안이 아니라, 다른 곳에 
흩어져 있다. 아카이브 사물의 부차적 텍스트의 
존재성은 누군가의 불안한 목소리 아래에 묵묵히 
자리하거나, 이야기의 구멍 속에 잠겨 있다. 그들은 
명시되지 않은 메시지를 은밀하게 품는다. 이것은 
아카이브 사물의 형이상학적 차원이라 할 수 있다. 
그럼에도 불구하고, 그들은 여전히 자신만의 성격과, 
추상적인 목소리를 발전시킬 가능성을 지닌다. 그들은 
우리 주변의 말하지 못하는 존재들과 함께 살아가며, 
방향을 잃은 제한된 소리만 낸다. 대부분의 경우, 그 
소리는 혀에 닿기도 전에 멈춰버린다.

아카이브 사물 속에서 시간의 물질성은 다르게 
흐른다. 마치 죽은 거북의 속도처럼 느리다. 화석처럼 
겉으로는 정지한 듯하지만, 실상은 끊임없이 움직이고 
있다. 그들의 만들어놓은 시간은 불확실하다. 붙잡힌 
‘오래된 것’은 결코 죽지 않는다. 그것은 ‘죽는 
순간’ 속에 영원히 갇혀 있기 때문이다. 그래서 
배제되고 억압된 목소리들로 이루어진 ‘다른 욕망’
은 태어나지 못한 채 멈춰 있다. 그들은 ‘태어나지 
못한 자들의 패러다임’ 속에 갇혀 있고, 낡은 것은 
불멸의 생명에 매달려 있다.

이때 등장하는 것이 ‘거짓된 허구’다. 17세기 
네덜란드 화가 알버트 에코우트(Albert Eckhout) 
가 그린 브라질 거북들을 보라. ① 두 생명체는 
이빨을 드러내며 불협화음을 만들어낸다. 그들은 
입을 벌리고, 폭력적이지만 침묵한 표정과 공격적인 
제스처를 취한다. 그러나 그 제스처는 어떠한 
그림자도, 메아리도 만들지 못한다. 그저 얼어붙은 
입, 다른 이의 명령을 기다리는 입일 뿐이다. 그들의 
인공적인 단 하나의 송곳니는 거북의 몸을 점유하고 
독점한다. 그것은 이미 형성되어 있어, 시간을 닿을 
수 없게 만든다. 이 송곳니는 지배적 구조와 시간의 
독점을 정당화한다. 그들의 ‘부재’는 태초부터 
목소리를 잃은상태이며, 그것은 입의 박탈, 언어의 
박탈에서 비롯된다.

이 포획된 순간은 네덜란드 식민정책의 
일부였다. 당시 그들은 브라질의 이국적인 동식물을 
기록하고 보존하기 위해 아카이브화했다. 그 시기 
동안 동식물들을 기록하기 위해 식민정부에서 파견된 
화가에 의해 약 15,000종의 생명체가 정물화로 
변환되었다. 1650년, 두 마리의 거북이 포획되어 
보관되었다. 그들의 생명력은, 그들을 둘러싸고 있던 
산소와 함께 추출되었다. 생명을 품었던 그들의 
삶의 지형은 정물화의 프레임으로 축소되었고, 
이후 네덜란드로 옮겨져 박물관의 유리 진열장 속 

불모의 공간으로 축소되었다. 그 진열장은 빛은 
통과시키지만, 소리는 전하지 못하는 진공 상태였다. 
주체에서 객체로의 삶— 그들은 그렇게 침묵하게 
되었다.

거북에게는 원래 이빨이 없지만, 
에코우트가 그들에게 심어 넣은 이빨은 결국 함께 
아카이브되었다. 이렇게 아카이브의 허구성은 
식민자의 시선을 통해 사실로 변모한다. 그 허구적인 
광물과 신경들은 타자의 욕망으로부터 만들어졌다. 
그들의 계보는 억눌린 환멸로 구성되어 있으며, 
그것은 사물의 식민성을 견디며 지속적으로 그것을 
소독한다. 이 ‘제조된 거짓 이빨’의 탄생은 
식민자가 강요한 인공적 영속성, 즉 권력의 가짜 
영원을 확립한다. 그것은 사물에 야만성을 부여하기 
위해 존재한다. 이때의 ‘야만성’이란, 식민자가 
비이성적이고 두려운 피지배자로 상정한 타자의 
투사다. 이 식민적 과정 속에서, 아카이브의 허구가 
사실로 전환되는 순간, ‘제조된 허구적 존재’는 
마치 사물에 기생하듯 들러붙는다. 그 결과, 사물은 
역사적·제도적 차원에서뿐 아니라 물질적 자아의 
차원에서도 내적으로 복종하게 된다. 그 이빨의 
망령은 환상이 아니다. 아카이브되었기에, 오히려 
실제 거북보다 더 ‘진실’하게 되어버렸기 때문이다.

이것은 추측적이며, 거짓된 진실 혹은 진실한 
거짓이다. 거짓된 허구의 물질성은 서구의 패권을 
떠받치며, 사물의 전 생애를 지배한다. 그것은 
아카이브 속에서 사물과 그 서사가 식민적 의존성에 
묶이도록 만든다. 화가가 거북을 포획했을 때, 그들의 
목소리는 이미 ‘자신의 것’이 아니었다. 그들의 
생명은 조작되었고, 욕망은 설계되었다. 결국 그것은 
정물화(still life), 살아 있으나 이미 고정된 생명이다. 
한때 살아 움직였던 거북들은 타인의 환상을 
지지하기 위한 일종의 소품으로 변했다. 그들의 몸은 
더 이상 그들 자신의 것이 아니었다.

그들의 입에 강제로 박힌 이빨은 영원히 
접착된 채, 부패를 피해간다. 거북이 이를 드러낼 
때, 반짝이는 그 인공 이빨은 어딘가 부자연스럽다. 
덧붙여진 이 가짜 송곳니들은 입보다 커서, 그들의 
목소리가 틈새로 새어나간다. 단어들은 납작해지고, 
흩어진다. 그들의 목소리에는 메아리칠 여백이 없다. 
거짓된 허구는 물질적으로 존재하지만, 사물과 그 
목소리는 유령 같고(비존재적이며), 형성 중인 상태다. 
식민자가 더한 그 ‘추가된 이빨’은 기존의 이야기를 
전복시켰다. 이제 오직 이빨만이 두 거북이의 
내러티브를 이끈다.

이빨이 심어진 뒤, 그것들은 점차 자라나기 
시작했다. 확장하고, 점령하고, 사물의 몸 전체를 
지배하기 시작했다. 그러나 그 사물의 욕망의 실상은 
인공적으로 만들어진 것이다. 그들의 신체적 주권은 
변형되었고, ‘사실’들은 역사적 점유를 정당화하기 
위해 설계되었다. 살아 있는 존재를 아카이브화하는 
과정은 주체를 객체로 전환시키는 식민적 기술이었다. 
그들은 캔버스의 틀 안에서, 위험하고 야만적이며, 
낯설고, 비과학적이며, 미몽의 존재로 치부되었다. 그 
이빨은 이야기 속 효소처럼 작용해 식민자의 시각을 
가속화시키는 생물학적 촉매로 기능했다. 그것들은 
사물의 몸 안에서 거짓과 허구의 신진대사를 빠르게 
진행시켰다.

❺



❻동시적 시네마 선언문 
2022

동시적 영화는 불가능하다. 공시주의가 영화를 
만나는 것과 더 비슷할 수 있다. 지도는 정적이며 
공간을 경계와 고정된 정체성으로 나눈다. 지도에 
시간을 더하면 이러한 경계와 정체성이 바뀐다. 
역사적 시간인 크로노스(Chronos)의 흐름에서도 
지도 경계가 이동하는 것을 볼 수 있다. 그리고 
체험된 시간 혹은 매개된 시간적 지속, 즉 사건의 
시간인 카이로스(Kairos)를 더하면 사물, 사람, 
그들의 이야기가 유동적으로 움직이는 것을 볼 수 
있다. 고정된 국경은 단지 하나의 순간에 구성된 
허구일 뿐이며, 매우 위험한 토착주의적 허구이다. 
국경 = 학살이다. 이것이 지도의 견고성에 도전하기 
위해 흘러가는 시간성의 영화가 필요한 이유이며, 
우리가 구글 지도로 들어가 그 안에 영화 스튜디오를 
세우는 이유다.

이야기 서술 방식—보이스오버와 풍경을 결합한 
형태, 그리고 다양한 라이브성의 변주—는 후케이론
(風景論, landscape theory)의 영향을 받았다. 
이것은 1960년대 일본실험영화사에서 기원한 
용어로, 인물을 그들이 살았던 풍경의 이미지로만 
묘사하며 그 풍경에 잠재된 시스템이 어떻게 정체성을 
형성하는지를 드러내는 영화 방식이다. 아다치 
마사오의 《연쇄살인범》은 일본의 한 젊고 소외된 
토착 청년이 빈곤한 환경과 그 속의 소프트 파워에 
의해 경찰 살인범이 되어가는 경로를 파헤쳤다. 
내러티브는 오직 필연성을 증언할 뿐이다.

동시적 시네마는 다른 종류의 소외를 다룬다. 
그것은 반드시 나쁜 소외만은 아니다. 주인공은 
알아볼 수 없고 장소 없는 듯한 시간과 장소에 

놓인다. 마이클 조던이 에어 조던 덩크를 하는 순간 
세계가 얼어붙고 오직 카메라만 그 사이를 통과하는 
나이키 광고처럼. 그 순간 오직 마이클 조던만이 
역사 속 한 순간을 지속하며 이동한다. 그러나 
우리의 경우 그것은 결정적 순간이 아니다. 거리의 
사람들은 정지된 일상의 자세들 사이를 이동하며, 
장소를 가로질러 컷이 이어질 때 지도상의 시간은 
더듬거리며 앞으로 나아간다. 구글 자동차가 한 
번에 모든 곳을 달릴 수 없는 것을 우리는 안다.                    
《라 쥬테(La Jetee)》의 폐쇄되고 순환하는 
시간처럼, 한 사람이 정지된 프레임 속에서 우리를 
따라온다. 그러나 지속적 시간은 보이스오버와 편집을 
통해 체험된 속도로 전진하며, 이 속도들은 서로 
마찰한다. 동시적 시네마의 몽타주는 여러 속도의 
변조 속에서 발생한다.

구글 지도는 또한 통제 수단이다. 그것은 
우리가 풍경과 맺는 관계를 매개하고 추적하며, 
모두의 시간을 포착해 다시 그들에게 판매하려 한다. 
구글 자동차의 이동 경로는 지도가 국경을 만드는 
행위와 다르지 않다. 동시적 시네마는 구글의 기술적 
약속을 문자 그대로 받아들인다. 장소를 포착하고 
다른 시간성에 접근하게 한다는 그 약속을. 이는 
죽은 현재 속에서 동시성을 되찾기 위한 일종의 탈취 
작업이다.

이 낯선-국가(alien-nation)라는 위협 안에서 
우리는 해방 가능성을 찾는다. 에스토니아와 러시아의 
국경 나르바의 회색 여권 소지자들의 “회색 외계인
(grey alien)” 정체성은 베르톨트 브레히트가 말한 
소격 효과(Verfremdungseffekt)처럼 작용한다. 

❻

각주
① 알버트 에크하우트(Albert Eckhout), 〈두 

마리 브라질 육지거북 연구(Study of Two Brazilian 
Tortoises)〉, 1640, 모리츠하위스(Mauritshuis), 헤
이그, 네덜란드.

요한 마우리츠(Johan Maurits)의 수행 예술
가 가운데 한 명이었던 에크하우트는 브라질의 사람
들, 식생, 동물군을 그림과 회화로 기록하였다. 이 작
품의 두 붉은발육지거북(red-footed tortoises)은 비
늘이 덮인 머리, 기하학적 무늬의 등딱지, 그리고 날
카로운 이가 난 듯한 입을 지닌 모습으로 묘사되어 있
다. 에크하우트는 이들을 종이에 그렸으며, 번식기 수
컷의 행동처럼 서로를 향해 위협적으로 그르렁거리는 
장면을 연출했다. 그러나 실제와는 다르게 그들을 더 
극적으로 표현했는데, 이 거북이는 사실 이빨을 가지
고 있지 않기 때문이다.

❺



❼그녀는 누구이며, 얼마나 
오랫동안 꿈꿔왔을까?

2022

사랑하는 앙기에게,

지금 나는 우리가 6월에 차 안에서 나누었던 
대화를 떠올리고 있어. 남겨진 것들의 가장자리에서 
그녀를 붙잡고 있던 순간을. 참 이상하지 않아? 
후텁지근한 밤의 어둠 속에서 쓰이는 어떤 물건을 
가리키는 데 여성 명사가 쓰인다는 게 말이야. 
기묘해.

그녀는 얼음처럼 차가워, 함께 잠든 이의 
체온을 낮출 수 있지. 그러다 우리는 그녀를 
끌어안고, 모든 사랑스러운 것들을 쓸어 모았어. 
동시에 그녀의 심연은 자유롭게 움직이지만, 그녀의 
몸은 오직 타인에 의해 움직여질 뿐이었지. 아마도 
그 밤은 극도로 습했을 거야. 풍경은 땀을 흘렸고, 
색들은 젖어 있었으며, 오직 깨어 있는 그녀만이 그 
습도를 증언할 수 있었어. 그 깊은 어둠은 한 사람과 
그녀가 빚어낸 두 개의 그림자를 바라보고 있었고. 
연약한 살갗을 감싸줄 담요 같은 건 필요하지 않았지. 
침묵은 그녀의 강렬한 생동으로만 깨어날 수 있었고, 
그들의 몸짓은 상상의 세계를 비우고 있었어.

그녀는 알려지지 않은 존재이면서도 여전히 
우리와 함께 살아가고 있어. 나는 그녀가 집단적으로 
감각될 수 있다고 믿어. 왜냐하면 그녀는 풍경의 
기억으로 빚어진 존재이기 때문이야. 너와 나는 
그것을 본능적으로 알고 있지만, 다른 이들은 
알지못해 그녀를 떠났지. 그래서 여기 밖에서 이것은 
하나의 소문이거나 실현 불가능한 동화보다 나을 
게 없었어. 잊혀진 풍경은 그녀 안에 새겨져 있어. 
메마른 풍경이 존재하던 자리, 작동하지 않는 영혼의 
장소에. 우리가 처음 그녀를 찾아 떠났을 때, 우리가 
이 나라 밖에서도 흔적을 남길 줄은 예상하지 
못했지. 우리는 작은 마을 구석구석을 떠돌았어. 늘 
우리 곁에 있었기 때문에, 마치 유령처럼. 흩어진 
몸은 가시적인 것과 비가시적인 것 사이의 전환을 
매개하며, 여성의 이름을 지닌 채 살아 있었어.

결국 그녀는 유령일 뿐이야. 우리가 대나무 
숲 속에서 꿈에서 깨어났을 때, 우리는 우리가 
자신을 찾고 있었던 건지 그녀를 쫓고 있었던 건지 
혼란스러웠지. 그녀의 몸은 쌀쌀맞게 대상화되어 

왔어. 하지만 우리는 그래야만 할까? 그녀가 아직 
알려지지 않은 모습이라고 해서 말이야. 너는 또 내 
이야기들이 깜빡이는 불빛 같다고 했지, 내 뼈는 
녹슬고 불안하다고.

그리고 우리의 할머니도 그녀와 가까웠다고. 
그들은 함께 앉아 있었고, 바위처럼 무거운 손을 
움직이곤 했지. 내가 그렇게 말했을 때, 우리는 
오랫동안 침묵했지. 세대의 경계 위에서 흩어진 
우리의 몸은 손을 잛고 넓게 움직였고, 그녀는 우리가 
만나는 장소가 되었어. 장소로서의 그녀에 대한 
우리의 기억과 감각은 서로 구별할 수 없이 희미하게 
얽혀 있었어.

하지만 이것은 내 기억에 대한 이야기가 
아니야. 그녀의 기억에 관한 것이지. 너는 그 둘을 
구별할 수 있니? 그것들은 습한 밤에 꿈속에서 
만들어진 (불)가촉의 기억들이야. 내가 이 조각들을 
찾을 때마다 그것들은 늘 사라져 있거나 부족하지. 
왜냐하면 그 중 절반만이 땅과 맞닿아 있기 
때문이야. 나머지는 밖을 계속 떠돌아다니지. 그녀는 
다양한 발음으로 불리지만, 그녀의 추상적 뿌리는 
다른 어딘가의 담요 속에서도 발견될 수 있어. 그녀의 
지도는 끊임없이 회전하니까. 결국, 매일 내가 그녀를 
끌어안을 때마다, 나는 그녀의 폐동맥, 심장, 뼈대, 
눈꺼풀, 그리고 셀 수 없는 그녀의 솜털을 내 눈으로 
보는 것보다 더 생생하게 느끼게 돼. 반복적으로 
예고되는 그 몸. 몸들의 의미와 고유한 이름은 
불분명하고, 근원은 없어. 아마 그녀는 더 이상 
은유를 위해 살지 않는지도 몰라. 그녀는 깨어났고, 
펼쳐졌고, 움직여. 마치 계시처럼.

그녀가 깨어날때 나는 내가 혼자 있었던 한 
장면을 떠올리게 했어. 하지만 이상하게도 그것은 
우리가 분리되지 않았다는 생각을 더 강하게 만들어 
주었지. 그녀는 수수께끼야. 하지만 그 안에는 
모호함이 없어. 밤과 낮을 반복하는 몸짓, 습도의 
어휘, 온도, 사물의 투명도의 밀도—이 모든 것은 
분명하고 그녀의 이름이 얼마나 필연적인지 드러내지.

❼

내러티브 내부에서 정체성과 실재를 시간적 허구로 
다루고 개입함으로써 그것들을 가변적인 것으로 
드러내는 것이다. 글로벌 네트워크가 점점 세계를 
장악할수록 지역성이라는 허구에 대한 수요는 
증가한다. 사람들은 균열 사이로 떨어지고, 특권층은 
에어비앤비·이지젯·경험주의 비엔날레 문화로 이를 
완화하며, 장소 특정적 예술(site-specific art)
도 같은 역할을 한다. 우리의 협업 이름에 숨겨진 
또 하나의 비평이다. 다니엘 위예가 타키투스의          
<역사>를 영화로 리메이크할 때, 그녀는 로마 원래 
장소에서 촬영하지만 배경에는 장소 특정성을 
열망하는 관광객들이 넘쳐난다. 이 1970년 영화     
<오톤(Othon)>은 지도 위에서 시간 축을 충돌시키며 
원형적 동시적 시네마를 만들어냈다.

구글의 글로벌 네트워크 시간 속에서 고대 
신전과 타코 가게는 동일한 지도 위 ‘핀’에 
불과하다. 서로 다른 장소의 고유한 체험 시간은 
붕괴되고 서로 흐려진다. 장 뤽 고다르는 한 영화에서 
“그들이 이미지라고 부르는 것들은 현재를 살해한다”
고 말하며, 그 이전 영화에서는 “지속을 되찾아라”
고 말한다. 동시적 시네마는 디아스포라적 체험의 
시간을 이 동시적 ‘지도 시간’ 혹은 ‘살해된 
시간’과 몽타주한다. 그것은 과거를 구하려는 시도가 
아니며, 구한다 하더라도 속도 변조를 통해서만 
가능하다. 죽은 세계를 체험 지속으로 다시 움직이게 
하는 것이다.

구글의 야망 중 하나는 모든 것을 분류없이 
하나의 장소에 담는 거대한 도서관을 구축하는 
것이다. 이는 지상의 지옥처럼 들린다. 장소 같지 않은 
장소, 시간이 없고 몸도 없으며 정의도 없는 공간. 
이런 프로젝트는 서양 철학뿐 아니라 이슬람 및 동양 
사유 전통 전체에 반한다. 이들 전통은 서로 다르지만 
공통적으로 우리가 인간으로서 누구인지, 신·타자·
사물과 어떻게 관계 맺는지를 규정하며 성장해왔다. 
①

구글을 문자 그대로 받아들인다는 것은 무엇을 
의미하는가? 우리가 다루는 이야기는 기술에 의해 
초월된 지역성이라는 허구가 만들어내는 섬뜩함을 
전달한다. 우리는 디지털이 젠더에 미칠 수 있는 
효과만큼이나 영화의 시공간을 열어젖히고 싶다. 
이것은 화면의 유령 같은 여행 속에 숨어 있는 
정체성과 가능성들이다. 그러나 오직 영화적 시간만이 
동시성에 갇힌 이 유령들을 활성화할 수 있다. 그들이 
말하기 시작하면 그들을 낳은 경계의 정체성은 삭아 
무너진다.

우리는 시간을 저장하고, 디아스포라를 
저장하기 위해 공간과 시간의 관계에 주목한다. 특히 
그것들의 떠다니는, 참여적인, 우발적인 성격에. 
우리는 라이브성과 현실성을 생산한다—카르페 디엠! 
(순간을 움켜쥐어라!) 이는 다소 아이러니하다. 
시간의 기록 가능성은, ‘동시적 시네마’라는 
제목처럼, 일종의 논쟁적 주장이다. 동시적 영화는 
라이브로 생성되는 영화다. 사이트 방문 전까지 
서버상의 코드 그 이상도 이하도 아니다. 지도가 
업데이트되면 영화도 업데이트된다. 공간적 현재는 
라이브이며(구글 자동차가 마지막으로 지나간 시간), 
동일한 카메라 안무가 현재에서 실행된다. 그리고 
보이스오버(원본 이야기)는 공중에 떠 있는 주관적 
시간성을 그 목소리 안에 저장한다. 역사적 속도들과 

지속적 현재들의 몽타주는 각 속도의 합보다 더 많은 
것을 생성한다. 새로운 실시간 시네마가 출현한다. 
구글 지도 자동차가 시계탑 옆을 지나갈 때, 우리는 
전형적인 질문을 던진다—지금 몇 시인가? 지도에 
포획된 카이로스 시간은 재순환될 수 있다. 금고
(구글의 시간 은행)에 보관된 시간은 열리고, 
재배치되고, 순환할 수 있다.

각주
① 한병철, Hyperculture: Culture and 

Globalization, 2022.

❻



❽만질수 없는 것들
2020

하얀 장갑은 박물관의 오브제를 통제하며, 
우리가 그것과 어떻게 소통해야 하는지를 규정한다. 
그 오브제의 몸에 새겨진 이야기들, 심지어 그 
안에 자리한 편견이나 전제들조차 손댈 수 없다. 
누가 그것을 붙잡을 수 있는가? 누가 그것을 수집할 
수 있고, 또 누가 할 수 없는가? 이 맥락에서          
“접촉”은 무엇을 의미하는가? 사물에 대한 인간의 
물질적 감각성은 이러한 인식의 패턴 속에서 어떻게 
존재하는가? 

'유럽의 박물관’은 전유된 사물들의 
동물원이다. 많은 박물관들은 식민주의 역사와 연결된 
습관적 수집과 교환을 통해 거대한 컬렉션을 축적해 
왔다. 이 사물들 대부분은 박물관이 위치한 지역과 
이질적이며, 그 결과 타자의 부재를 만들어낸다. 
역설적으로, 이 타자성은 오브제가 목록화되는 순간 
배제되거나 억압된 목소리들로 구성된다. 다양한 
장소에서 사물을 가져와 기관 안에 보관하는 순간, 
접촉 그 자체는 계급적 관계와 분류된 가치를 
결정하는 정치적 행위가 된다. 접촉의 정치학은 
우리가 세계 역사, 사물의 집합, 그리고 동시대성과 
맺는 친밀감을 형성하는 강력한 힘이다. 우리가 
무언가를 만질 때 우리는 그것에 대한 친밀감을 
생산하거나, 이미 존재하는 친밀감 때문에 만지게 

되는 셈이다. 접촉은 타자와 사물 모두와 사회적으로 
관계맺는 도구다. 그러나 박물관이나 아카이브에서 
접촉과 친밀함을 말할 때는, 항상 위계가 전제된다. 
다시 말해, 그것은 작동 중인 근접성 정치적 논리를 
드러낸다. 

접촉 행위는 사적 영역과 공적 영역의 
경계들을 드러낸다. 접촉이란 타인의 피부, 살, 감정, 
영토를 침범할 수 있다는 것을 뜻하기 때문이다. 
타자화된 오브제가 박물관에 이르게 된 과정은 
기본적으로 이러한 인간 행동의 궤적이다. 어떤 
사물을 만진다는 것은 그 사물의 현실을 침입하는 
것이며, 그 순간 오브제는 사회적 존재가 된다. 나는 
접촉을 무의식적으로 의도된 행위, 즉 피할 수 없는 
관계로 이해한다. 물질적으로 어떤 것과 관계 맺는 
순간 우리는 필연적으로—그리고 대부분은 자신도 
모르게—그 사물의 사회적·정치적 궤적 속으로 끌려 
들어가기 때문이다. 

역사적으로 박물관에서 사물을 만질 수 있었던 
사람들은 특정 계층에 속했다. 사용자, 수집가, 
보존가, 취급자, 큐레이터 등이다. 그러나 오브제가 
이 영역에 들어오는 순간, 우리는 그것을 손댈 수 
없는 받침대 위나, 보이지 않는 어둑한 수장고 속에서 

❽

그녀는 누구이며, 얼마나 오랫동안 꿈꿔왔을까?

몸 건강히 지내. 
아람 

2022년 5월 19일

❼



❾삼십오만 번의 상실
2024

❾

오브제들은 실험실-박물관 체제 속에서 현재의 
수동적 상태를 넘어서 탈주할 수 있을까? 오브제를 
둘러싼 접촉의 위상을 바꿈으로써?

 오브제를 접촉하는 행위를 통해, 그 사물에 
투사된 사실들은 변형되기 시작한다. 이는 기관들이 
사물을 더 이상 특권화된 과거의 보존물로만 보지 
않고, 사람들을 새롭게 마주하게 하는 도래하는 
미래의 일부로 응시할 수 있게 한다. 오브제 속에서 
발견되는 역사성의 연속성은 다른 자리로 옮겨지고 
다시 놀이 속으로 진입하게 된다. 그렇게 오브제 
속에서 배제되었던 욕망들은 감각적으로 드러나게 
되며, 정전의 유리를 깨뜨릴 가능성을 펼쳐 보이고, 
현재 속으로 스며들 수 있게 한다. 그리하여 우리는 
그것을 다시 만질 수 있게 되며, 물질화된 과거의 
형식은 깨어나게 된다. 다른 가능성들이 가시화될 수 
있으며, 오브제의 연속성을 재구성하고, 그 존재를 
다시 자리매김하고, 소생시키며, 마침내 생물권으로 
되돌려 놓을 수 있다...

바라보게 된다. 이러한 배열 선택은 사물을 우리의 
현실로부터 멀어지게 할 뿐만 아니라, 사물 자체의 
현실로부터도 멀어지게 한다. 이러한 접촉의 정치학은 
물질성을 통해서만 작동한다. 뒤엉킨 오브제들은 
발굴되어 전면에 드러나지만, 오브제의 정전(canon,正
典)은 개념적으로만이 아니라 물질적으로도 변화한다. 
사물은 교육되도록 강요된다. 

박물관 속 오브제들은 항상 특정인의 
손에 의해 다뤄져 왔다. 이전에 그것을 만졌던 
손길은 친밀했고, 혹은 거칠었으며, 중단되었고, 
소란스러웠으며, 매서웠다. 그러나 조용하고 단정한 
하얀 장갑이 오브제를 만지는 순간, 그 접촉은 
변형된다. 승인되고, 미리 규정된다. 일방적이며 
사유화된다. 아무 신호도, 메아리도 없는 것처럼. 
오브제는 도구화됨으로써 침묵당한다. 그 목소리는 
접촉 권력에 의해 억압된다. 사물은 감각되지 못한 
채, 그저 물질적·물리적 현실만으로 존재하게 된다. 

유리 상자를 새게 하라 

박물관의 거대한 건축적 그림자 아래에서 
오브제는 자신의 그림자를 잃는다. 유리 상자 안에도, 
박물관 건축 속에도 햇빛은 들지 않는다. 사물들은 
그림자를 가질 수 없다. 마치 존재하지 않는 것처럼. 
마치 받침대 위 완벽히 봉인된 유리 상자를 보고 
있는 듯하다. 

우리가 그것을 만질 수 없다는 것은, 곧 우리가 
그 서사의 일부가 될 수도, 그것을 상상할 수도 
없다는 것을 의미한다. 개념적으로도, 문자 그대로도. 
그래서 그것들은 얼어붙은 상태로 남는다. 이 영원한 
루프에서 벗어나기 위해서는 우리는 그 정지 상태에 
쾌감을 느끼지 말아야 한다. 그렇다면 접촉 행위는 
과거에 숨겨지고 배제된 연속성을 드러낼 수 있을까? 
접촉은 오브제를 해빙할 수 있을까? 유리를 깨는 
것이 이러한 삶의 반복을 끊는 길일까? 그러나 이러한 
관념들은 잡히기 어렵다. 그것들은 해부학적 기구처럼 
규율화된 박물관의 격자 속에 갇혀 있다. 

나는 오직 사변적이고, 수행적이며, 은유적인 
접촉 방식만이 이 교착 상태를 풀 수 있다고 믿는다. 
이러한 접촉은 단일한 지배적 내러티브를 넘어 다른 
통로를 열 수 있다. 오브제를 다시 이야기하거나 
재상상하는 것은, 또 하나의 어루만짐이자 접촉적 
행위이다. 그것은 우리가 사물의 현실에 개입할 수 
있도록 허용하며, 동시에 사물이 우리의 현실에 
개입할 수 있도록 허용한다. 오브제를 사유하는 
행위는 새로운 번역과 새로운 접촉 방식을 끌어낸다. 
그것은 사물을 인공적 존재론으로부터 해방시킨다. 
이러한 접촉은 유동적이기에 접근을 개방하며, 다양한 
윤리들을 가로지르고, 다양한 서술자를 끌어들인다. 
오브제는 얼어붙은 시간성과 어둡게 틀어박힌 수장고 
바깥에서 다른 방식으로 말할 수 있게 된다.

 
그러나 역설적으로, 보존적 행위는 사물을 

볼 수는 있지만 만질 수는 없게 만든다. 그렇다면 
우리는 박물관 속에서 오브제를 보존하고 있는 이 
유리 상자를 깰 수 있을까? 그리고 박물관 또는 유리 
상자를 과거의 체제를 영속시키는 장치가 아니라, 
미래적 가능성을 실험하고 새로운 시제를 생성하는 
동력으로 재배치할 수 있을까? 우리는 사물의 
그림자를 붙잡을 수 있을까? 유럽 박물관에 보관된 

❽



몸이 너무 차갑네.

메라피:
여기엔 햇볕이 닿지 않아... 대신 이 건물의 

공조 상태가 전체 환경을 조종하지. 이 공간은 
생명체가 살 수 없어.

프란시스카:
소련 우주론자들이 꿈꿨던 국가 권력이 

기억나시나요?

메라피:
페로도프의 유토피아 이론 말이니? 모든 것들의 

불멸성을 통해 사회적 평등이 이루어진다는 거? 근데 
여기선 마치 불멸이란 이름으로 죽음까지도 통제하는 
장치 같은 거지. 과거의 기억 속에 살았던 모든 
것들을 포함해서 말이야. 

박물관도 물질적인 생명 보존을 위한 부활의 
장소이긴 하지. 음... 하지만......

메이:
하지만…?

메라피:
이곳은 생명의 죽음으로 만들어진, 죽지않은 

시체일 뿐이야. 그저 그 자체로만 존재하는 건물일 
뿐이라는 거지... 수많은 몸체들을 작동시키는 불멸의 
장치로서...

프란시스카:
35만 번의 기억들 위에... 35만 개의 비문들 

위에…다른 이들에겐 말해주지 않을 35만 개의 
이야기들 위에서 작동하죠.

메이: 
그런데 당신의 몸은 어디에 속해 있나요?

메라피:
음... 말하긴 어려워.

메라피:
흠. 1952년 내가 네덜란드로 이주했을 때, 전에 

속했던 자바의 햇빛, 흙, 날씨가 내 몸에 각인되어 
있었지. 나이가 들수록 잊어가고 있긴 하지만. (웃음) 
음... 하지만 물체들이 이동할 때는 그들의 몸에 묻은, 
사람들의 지문도 함께 여행하잖아. 또 고향의 풍경은 
그들의 몸에 체온으로서 저장돼...

그런데 이곳의 기후는 이 뿌리 뽑힌 몸들의 
기억에 닿아서, 더욱 더 내부로... 풍경의 기억에 까지 
도달하고, 그리곤 그곳을 몸에서 축출하는 거지...

메이: 
[메이가 물체의 몸을 더듬는다]

우리의 기억을 축출한다고요?

프란시스카:
내가 들고 있는 이 얼어붙은 몸처럼 뿌리 

뽑히고... 더 이상 자신을 대변하지 않는 몸... 
잊혀지고 늙은 몸. 그림자도 없고 낮과 밤도 없고.

자신의 땅으로 돌아갈 수 없는 몸이죠.
[남쪽 수장고 첫번째방]

장면 ⑶

프란시스카:
몇몇 물체들은 친밀하게 느껴져요, 비록 그들의 

몸은 차갑지만...

메이:
[메이가 물체에 따뜻한 숨을 불어넣는다]

프란시스카:
밖에선 태양이 점점 더 강렬해지고 있고, 

여기는 추워지는데... 점점 더 커지는 간극을 느낄 수 
있어요. 

메라피:
프란시스카, 여기, 물체의 기후, 건물의 제도적 

기후, 외부풍경의 기후 간에는 불일치가 있어... 
하지만 그렇다면... 이것들과 함께 꿈꿀 수 있는 
온도는 몇 도일까?

메이:
흠.
[메이가 물건에 따뜻한 숨을 불어넣는다]

메라피:
어떻게 35만 개의 서로 다른 풍경들, 다른 

온도들, 다른 기후들 사이를 연결할 수 있을까?

프란시스카:
더위와 추위가 동시에 존재할 수 있을까요? 

그리고 측정할 수 없는, 쫓겨난 모든 상태들을 다 
끌어안을 수 있을까요?

메이:
음... 가능할까요?
[메이가 물체에 따듯한 숨을 불어넣는다]

메라피:
다른기후를 통제하는 것... 다른 몸체들에 대한 

기후 통제가... 
다른 몸들에 대한 통제가 계속해서 일어나고 

있어. 여기서는 모든 생명이 죽을 때까지 2주 동안 
몸을 얼리지. 박물관은 어떤 물건에서 살아있는 것을 
발견하면, 그러니까 예를 들면... 몸체를 갉아먹을 수 
있는 벌레 같은 것을 발견하면, 이 냉동실에 격리시켜 
버려. 

영원을 위해서! 그렇게 몸체는 죽지않는 상태를 
유지하게되지만... 이 과정에서 손상되는 것은 몸이 
아니라, 기억들이다.

프란시스카:
할머니, 몸체를 보존하는 것이 기억을 보존하는 

것이라고 생각하세요?

메라피:
음. 이런 경우에는, 기억에 대한 주권을 다른 

이에게 위임하는 것을 의미해.

프란시스카:
그런데요... 할머니, 몸과 기억이 죽지않고 또 

늙지 않는다는 게 무슨 뜻인가요? 아니... 늙어간다는 
건 무슨 의미에요?

❾

배역
두 할머니
메이 링 완
메라피 오버마이어
손녀
프란시스카 안젤라

장소
암스테르담 세계박물관의 수장고 냉동실

장면 ⑴

[프란치스카, 메이, 메라피가 선반 위에 누운 
물체들을 살펴보고 있다] 

메라피:
[메라피가 물체에 따뜻한 숨을 불어넣는다]

메이:
[메이가 물건 하나를 집어 든다.] 

다 얼어붙었네...

메라피:
메이, 프란시스카, 우리는 지금 박물관의 

수장고 냉동실 안에 있어. 안과 밖이 단절된 곳이지.
[메이, 프란치스카가 물체에 더 가까이 얼굴을 댄다]

프란시스카:
할머니, 보세요, 이건 토라자에서 왔어요. 제 

생각엔 이건...사룽이네요. 나무껍질로 만든 여성들이 
입는 치마예요.

메이:
여기 봐, 빨간색 별과 노란색 별들이 있어.

메라피:
[메라피가 물체에 가까이 간다]

이런, 문양의 빨간 염료가 천으로 새어 
나왔네. 아마도 축축해졌을 때 그랬을 거야. 70
년 동안 이것을 보지 못했었는데... 이 치마는 보통 
마을에서 오래된 나무로 만들어. 나무를 얇게 잘라 
몇 달 동안 두드리고 때려서 만들지. 우리 할머니가 
이걸 입으셨던 게 기억나. 할머니는 이걸 입고 동네 
이곳저곳을 다니셨지.

메이, 메라피:
[메이와 메라피가 얼굴에 물체를 더욱 가까이한다]

프란시스카:
[물체를 들고 앞면과 뒷면의 구겨진 표면을 천천히 

바라본다]
물이 새어 흐른 흔적이 보이시나요?

[세 사람의 손바닥이 오브제를 천천히 훑으며 
따라간다]

[동쪽 건물 4층 수장고]

장면  ⑵

[선반 앞에 다시 서있다. 얼어붙은 물체들이 있다. 
가까이 가려하자 바닥의 얼음이 조금씩 밟힌다.]

메라피:
이것들을 어루만져 봐. 그러면 우리의 따뜻함, 

사람의 온기를 전해줄 수 있어.

메이:
[메이가 차가워진 손을 분다]

프란시스카:
할머니, 저도 제 체온으로 이들을 녹여주고 있어요.

메이:

❾



프란시스카:
[프란시스카가 물체에 새겨진 음각 위를 문지른다]

메라피:
윗부분도 문질러봐. 

[다시 문지른다]
윗부분엔 '펨바 도티'라는 하얀 점토가 발라져 

있네. 그건 정화시키는 효과가 있고 악한 귀신들을 
쫓아내지. 이 노를 주면서 사랑한다고 약속하는 거야.

프란시스카:
그런데 할머니, 이 모든 상징들이 여기서 

얼어붙은 후에는 어떻게 되는 거죠?...... 그 믿음들과 
유령들은 어디로 갔나요?

메라피:
모르겠어.

[동쪽 수장고 1층 첫번째 방]

장면  ⑹

[프란시스카가 하나의 물체를 집어들려다 말고 
멈춘다]

프란시스카:
이 얼어붙은 인형은 머리가 부서졌어요...

메이:
오... 얘야...

프란시스카:
그녀는 은색 주름 종이 옷을 입었어요.

메이:
참 예쁘구나.

[메이가 천천히 미소 짓는다]

메라피:
이 인형은 이집트에서 마울리드 안나비 축제 때 

아이들에게 주는 선물이었어.

프란시스카:
아, 몸체는 설탕으로 만들어졌네요...

메이:
냄새를 맡아봐!

메라피:
[메라피가 냄새를 맡는다]

달콤한 냄새가 나네!

프란시스카:
그래서 온갖 벌레들이 오나봐요.

메라피:
여기 봐 봐, 여기 우리가 들고 있는 이 

몸들에서 제거해야 할 살아있는 것들을 분류한 
목록이 있어.

고삐벌레 5마리, 딱정벌레 0마리, 옷좀나방 0
마리, 카펫나방 0마리, 갈색집나방 2마리, 화랑곡나방 

1마리, 은빛고삐벌레 0마리, 오븐비스 0마리, 
작은목재좀벌레 1마리, 나무마루딱정벌레 0마리, 
빵딱정벌레 0마리, 박물관카펫딱정벌레 1마리, 거미 0
마리, 바퀴벌레 0마리, 먼지벌레 0마리, 날개개미 0
마리, ... 기타 1마리... 너무 많네.

[웃음이 터진다]

프란시스카:
할머니, 여기 오신 후에, 이전 당신의 삶들은 

어떻게 되었나요?
모든 소년소녀들의 모습이, 사랑하는 사람들의 

모습이, 그들의 기억들이, 몸으로부터 분리되어 
버리면, 이들 없이 어떻게 그 사랑 이야기들을 이어갈 
수 있죠?

[서쪽 지하 공조실]

[어둑한 수장고 내부의 불이 하나씩 켜진다]

[몰려드는 나방들]

장면  ⑺

[메라피, 프란치스카, 메이가 쪼그려 앉아 선반 맨 
밑에 놓인 물체들을 바라본다]

[서로를 바라본다]

메라피:
송환에 대한 이야기라면, 돌아갈 수 없어. 

그들이 떠나온 곳으로 돌아갈 수 없어.

메이:
왜죠?

메라피: 
[메라피가 물체를 다시 한번 쓰다듬는다]
흠... 왜 돌려보낼 수 없냐면 

[메라피가 물체를 다시 한번 쓰다듬는다]
하... 열대에선 열과 습기로 인해 모든 것이 

부패한다는 전제 때문이지. 설탕으로된 몸은 파리로 
들끓을 거고, 빗은 썩을 거고, 인형은 녹을 거고, 
노를 젓는 이 막대는 이곳저곳 곰팡이 선채로 
갈라져서 다른 생명들, 다른 풍경들, 다른 사람들과 
뒤엉키지...

만약 물건들이 통제적인 상태에서 벗어나 
바깥 시간의 흐름 속으로 돌아간다면, 그 몸은 썩기 
시작할 거야. 하지만 동시에 그건 다른 생명을 낳을 
수가 있어.

[메라피가 허리를 숙이고 물체를 들어본다]

프란시스카:
그렇다면 여기서, 그들은 무엇을 영속시키려는 

거죠?

메이:
단 하나의 태양. 

메라피:
그것은 개인의 정치적 온도를 통제하고, 

고립시키며, 몸들의 땅, 조상들, 심지어 자기 
자신들과의 만남으로부터도 분리시킨단다.

❾

메이:
음... 아마도... 당신한텐 어때요?

메라피:
흠... 어쩌면... 우리의 오래된 몸에 겹겹이 

쌓인 역사를 펼치면, 다른 생명이 태어나고 자랄 수 
있다는 걸 의미할 거야...

[동쪽 수장고 두번째 방]

장면  ⑷

[메이가 물체에 입을 가까이 가져다 대고 더욱 깊은 
숨을 불어넣는다]

메라피:
메이, 모든 유기체와 생명체는 그들의 몸 안에 

물을 담고 있어.

메이:
아... 우리처럼?

프란시스카:
(미소 짓는다) 모든 인간들처럼요?

메라피:
그래! 하나의 몸은 물을 통해 다른 몸과 

연결됨으로써만 존재할 수 있어. 

메이:
아, 우리가 여기 온 것처럼요?

메라피:
그렇지! 메이, 내가 다섯 살 때, 나는 바다를 

건너, 배를 타고 인도네시아에서 여기에 왔어. 알겠어. 
물은 모든 것을 이주시킬 수 있어. 우리 엄마의 
집에서 이 건물로, 물체들로, 그리고 생명체들로. 

프란시스카:
여기서 살아있는 소리는 오로지, 파이프 안을 

가로지르는 물소리 뿐이에요. 들려요?

메라피:
물은 여기서 유일하게 살아있는 물질이야. 

수도관은 건물을 외부와 연결하지. 하지만 그것은 
또한 이곳의 온도를 조절해서, 몸체들을 억압하고, 
포획된 몸들의 기억상실 상태를 유지하게 해. 그래서 
여기서는, 온도가 그들 몸 안의 물에 도달해서, 
그들을 얼려 죽이는 거야.

프란시스카:
[프란시스카가 깊게 숨을 내쉰다]

tapi..nenek, saya mulai merasakan jari 
kaki, hidung, dan mulut saya mati rasa. 할머니, 
발가락과 코, 입이 저려오기 시작해요.

[프란시스카가 손에 든 물체를 쓰다듬는다]

메라피:
이 사진을 봐. 이 한국 여성들도 1937년 

시베리아로 강제 이주 당할 때 꽁꽁 얼어버렸어.

메이:
아, 무슨 일이 있었던 거죠?

메라피:
스탈린의 명령으로 강제 이주가 있었어. 약 

17만 명의 한국인들이 동북아시아에 살고 있다가 
화물열차인 시베리아 횡단철도에 실려 중앙아시아 
황무지에 버려졌지. 잔인하도록 춥게 변한 날씨 
때문에, 남쪽에서 온 이 사람들은 첫 겨울 동안 
혹한으로 고통받았지. 3만 명 이상의 노인과 아이들이 
그 낯선 풍경과 낯선 기후로 인해 죽었어.

프란시스카:
보세요, 여기 35만개의 얼어붙은 몸들을 

세어봐요...

메이:
하나... 둘... 셋... 넷... (삼십오만... 삼십오만 

하나...) 
[건물 남쪽 공조실]

장면  ⑸

[메라피가 손 위에 놓인 한 물체를 오래도록 
바라본다]

[곧 쓰다듬기 시작한다]

메라피:
메이, 프란시스카, 나는 이 얼어붙은 빗에게 

내 체온을 나눠주고 싶어. 이 오브제는 1904년 
타파나호니 원정대에서 수집된 거야. 마룬족 남자들은 
미래에 맞이할 아내들을 위해 빗을 깎았어.

메이:
미래의 아내들이요?

메라피:
그래, 그들은 미래에 사랑하게 될 누군가를 

상상하면서 이 빗을 조각했어.

메이:
아직도 그녀의 머리카락이 거기 남아있나요?

프란시스카:
아... 그런데... 이 빗이 여기 있다면 그들은 

어떻게 되었나요?

메라피:
몰라.

메이:
이 몸을 한번 보세요.

메라피:
아... 화살 모양의 곡선이 있네.

프란시스카:
[프란시스카가 물체의 곡선을 따라 따뜻한 숨을 분다]

[프란시스카가 메라피에게 한 물체를 가져온다]
이 얼어붙은 노젓는 나무를 보세요.

메라피:
파란 손잡이에 여성을 보살피고 보호하는 

상징이 새겨져 있구나.
메이:

손가락으로 만져봐요.

❾



❶

❾

우리가 만약 그 권력의 죽음을 상상할 수 
있다면, 정해진 미래를 취소시킬 수 있다면, 죽지도 
살지도 않는 이런 상태를 벗어나, 마침내 새끼를 
낳고, 또 살아있는 기억도 낳을 수 있지 않을까?

메이:
[숨을 불어넣는다]

프란시스카:
여기... 35만 개의 뿌리 뽑힌 몸들이, 35만 번 

뿌리 뽑혀진 신경들이 있어요. 그들의 온도가 바깥 
풍경에 닿을 수 있을까요? 그 낯선 몸안에 풍경들을 
풀어줄 수 있을까요? 

메라피:
우리는 가까워질수록 따뜻해지고, 멀어지면 

멀어질수록 차가워져. 우리의 체온으로 이들을 
회복시킬 수 있을까?

메이:
[숨을 불어넣는다]

프란시스카:
우리는 신체와 풍경의 단절을 되돌릴 수 

있을까요?

메라피:
한 몸과 다른 몸의 만남은 혼자일 때보다 더 

따듯한 온도를 만들어 내.

메이:
아... 몸이 차갑네. 안아줄게.

프란시스카:
우리는 서로 가까워질 수 있을까요?

메라피:
오... 네가 가진 물체가 내 것보다 조금 더 

따뜻하네... 이리 오렴.

[메라피, 메이, 프란시스카와 물체들이 서로 포옹한다]
[수장고 밖]



❽



❼



❻



❺



❹



❸



❸



❷❸



❷



❾

Merapi:
The encounter between one body and 

another always generates a temperature that is 
higher than that of the individual. 

Mei:
Oh..it’s cold. I hug them. 

Fransisca:
Can we get close to each other? 

Merapi:
Ohhh, your body is a little warmer than 

mine. Come here.

MERAPI, MEI, FRANSISCA AND OBJECTS 
ARE HUGGING EACH OTHER

❾



Merapi:
(LAUGH) yes! One body can only exist by 

connecting with another body through water. 

Mei:
Oh, like the way we came here?

Merapi:
yes! Mei, (SMALL SMILE) When I was 

five years old, I arrived here through seawaves, 
i mean, by ship from Indonesia. You see, Water 
can migrate everything: from mother’s home to 
this building to objects and to life. 

Fransisca:
I hear the water pipe sounds as the only 

living sound in here. 

Mei:
MEI GIVES BREATHING ONTO THE OBJECT 

TO WARM THEM

Merapi:
Water is the only living matter here. 

Water pipe connects the building to the outside. 
But It also adjusts the climate here, to oppress 
the body, To maintain the amnesiac state 
of captured bodies. So here,The temperature 
arrives at the water inside of their bodies, it 
kills by freezing them. 

Fransisca:
FRANSISCA BREATHES OUT DEEPLY
tapi..nenek, saya mulai merasakan jari 

kaki, hidung, dan mulut saya mati rasa. I feel 
my toes, nose, and mouth becoming numb. 

FRANSISCA MAKE SOUNDS WHILE 
TOUCHING OBJECT ON HANDS

Merapi:
Look at this foto. These Korean 

womens were also freezing during their forced 
displacement in 1937 to Siberia. 

Mei: 
Oh, What happened?

Merapi:
There was forced migration under Stalin’s 

order, about 170,000 Korean people living in 
North East Asia were loaded onto the freight 
train, Trans-Siberian Railway and abandoned 
in the wastelands of Central Asia. so, Due to 
brutally cold weather changes, these people 
from the south suffered from the freezing 
temperatures during the first winter. um…..
(quiet voice) over 30,000 elderly people and 
children died due to these new and alien 
weather conditions. 

Fransisca: 
Look, I’ve counted more than Three 

hundred fifty thousand frozen entities here.. 

Mei:
…one………….. two…. three… four….三百五

萬..三百五萬一個

SCENE ⑸

Mei:
MEI GIVES BREATHING ONTO THE OBJECT 

TO WARM THEM

Merapi:
Mei, fransisca, I am sharing my body 

temperature with this frozen comb. This object 
was collected during the tapanahoni Expedition 
of 1904. The Maroons and men carve combs for 
their future wives. 

Mei:
Future wives? 

Merapi:
Yes, they carve a comb when imagining 

someone they’ll love in the future. 

Mei:
Is there still some of her hair on that?

Fransisca:
Oh..But.. what happens to their future if 

this comb is here? 

Mei:
MEI MAKE SOUNDS WHILE TOUCHING 

OBJECT ON HANDS 
Look at this body.

Merapi: 
Oh. It has arrow-shaped curve. 

FRANSISCA GIVING WARM BREATH TO THE 
OBJECT, FRANSISCA BRINING ONE OBJECT 

TO MERAPI

Fransisca:
Take this frozen wooden paddle. 

Merapi:
The blue handle has a symbol of care and 

protection of women carved into it.

Mei:
Run your fingers over it. 

Fransisca:
FRANSISCA PUTS FINGER OVER OBJECT, 

FEELING IT

Merapi:
The top is also rubbed with ‘pemba doti’, 

a white clay, which has a purifying effect and 
drives away evil spirits. When you give this 
paddle to lover, you promise your love. 

❾

Fransisca:
but, Grandma, What happens after all 

these symbols are frozen here?......Where did 
those belief, spirits go?

SCENE ⑹

MEI, MERAPI, FRANSISCA PUTS DOWN 
COMB, PICKS UP ANOTHER OBJECT, AND 

HOLDS IT

Fransisca:
This frozen poppet has a broken head.. 

Mei: 
Oh...she is...

Fransisca: 
She’s dressed in silver paper and crepe 

paper. 

Mei:
She’s so beutiful. 

MEI HOLDING OBJECT 

Merapi:
This poppet was a gift to children during 

the celebration of mawlid an-nabi in Egypt. 

Fransisca: 
Oh, Her body is made of sugar...

Mei: 
smell it!

Merapi:
MERAPI SMELL THE OBJECT

It smells sweet!

Fransisca: 
That’s why all the insects like to come to 

her. 
Merapi: 

MERAPI MURMUR 

Look, Here I have a list for categorising 
the living things that need to be removed from 
those objects we hold.
vijf Lepisma saccharina, nul driebandkever, nul 
kleermot, nul tpijtmot, twee bruine huismot, 
een meelmot, nul Zilvervis, nul ovenvis, een 
kleine houtworm, Zenulro Parketkever, zero 
broodkever, een museum tapijtkever, nul spin, 
nul kakkerlak, nul stofluis, nul vliegende mier…
een overigen...

Fransisca:
Grandma, after you arrived here, What’s 

happened to your past lived experiences?
Grandma, When all the landscape of boys and 
girls, the lovers; their memories are divided 
from body, How can we continue our love stories 
without these objects? 

❾

SCENE ⑺

Merapi: 
If we speak about restitution, these objects 

can’t travel back to their home. 

Mei:
Why? 

Merapi:
hm... Because The premise of why things 

cannot be returned is that everything rots in 
the tropics through heat and moisture. Sugar 
will bring flies, The comb will be rotten, 
the puppet will be melted, the paddle will be 
cracked and become tangled with other lives, 
and other landscapes and other people..
If they regain the time by releasing from the 
hegemonic climate, their body could start to 
decay..but it could give other life.

MERAPI HOLDS OBJECT

Fransisca:
But then here, What are they 

perpetuating? 

Mei:
The single sun. 

Merapi:
It controls the individual’s political 

temperature, isolates it, and separates the body 
from its encounter, such as their soils, their 
ancestors, and themselves. 
Don’t you think If we allow decay of power, it 
could breed another chain of living memories?

MERAPI HOLDING, MOVING OBJECT
Mei: 

MEI GIVES BREATHING ONTO THE OBJECT 
TO WARM THEM

Fransisca:
There are three hundred fifty thousand 

uprooted bodies with uprooted nerves. Can they 
expand their landscape of temperature? How can 
we embrace the climate of the other bodies? 

Merapi:
The closer we get, the warmer we get, 

and the further away we get, the colder we 
become. Can we repair those objects with human 
temperature?

Mei:
MEI GIVES BREATHING ONTO THE OBJECT 

TO WARM THEM 

Fransisca:
Can we solve our disconnection with the 

landscape and memories of the body? 



SCENE ⑴

EVERYONE STANDING INFRONT OF SHELF, 
WALKING AROUND, TOUCHING OBJECTS.

Merapi:
MERAPI GIVING WARM BREATH TO THE 

OBJECT

Mei:
MEI HOLDING ONE OBJECT, TOUCHING THE 

OBJECTS, MOVING, MAKE SOUNDS 

MEI IS QUIETLY WHISPERING 
They are frozen.. 

Merapi:
Mei, fransisca, We’re in a freezer of 

museum’s depot where inside and outside don’t 
sync. 

MEI TOUCHING OBJECT, IT MAKE SOUNDS

Fransisca:
Grandma, Look, this object is from Toraja, 
it is a sarung, a women’s skirt made from 
tree bark. 

Mei: 
MEI TOUCHING OBJECT, IT MAKE SOUNDS 

...Here, Look at the red and yellow stars.

Merapi:
MERAPI TOUCHING OBJECT, IT MAKE 

SOUNDS

Ohh, the red paint from the pattern has 
leaked out into the textile, it probably happened 
when the textile was wet. I haven’t seen this 
for seventy years.. The skirt is normally made 
from an old tree in the village by tapping, 
battering the wood for few month. I remember 
my grandmother wore it, she would walk all 
over the village in it. 

Mei, Merapi:
MEI, MERAPI TOUCHING OBJECT, IT MAKE 

SOUND

Fransisca:
 FRANSISCA TOUCHING OBJECT, IT MAKE 

SOUNDS. YOU HEAR OBJECTS SOUNDS 
SOMETIME

Can you see the traces of water leaking 
across it? 

WE LISTEN SOUND 1, 
BELL RINGING INSIDE OF DEPOT. 

AWAKENING THE OBJECTS, AND ROOM. 
SLOWLY FRIDGE SOUNDS JOIN. 

SCENE ⑵

STANDING INFRONT OF SHELF, 
SOMETIMES STEP ON ICE ON THE FLOOR. 

TOUCHING OBJECTS.
MERAPI IS HOLDING 

AND FONDLING OBJECT.

Merapi:
Let’s fondle our objects, then we can 

transmit our warmth, our human condition, to 
them.

Mei:
MEI GIVES BREATHING 

ONTO THE OBJECT TO WARM THEM

Fransisca:
Grandma, I am also hugging them with 

my temperature. 

Mei:
They are too cold...

Merapi:
The sun doesn’t have any influence here... 

instead the climate in the building manipulates 
the whole ecology. This space doesn’t allow life.

Fransisca:
Do you remember the state power of the 

Soviet cosmist vision? 

Merapi:
Do you mean Perodov’s Utopia theory 

that social equality is achieved through the 
immortality of all? much like, is a device that 
controls even death in the name of immortality, 
including all things that have lived in the past 
memory. 
Museum is also a place of resurrection for the 
material preservation of life. hmm... But....

Mei: 
but..?

MEI TOUCHING THE OBJECT IT MAKE 
SOUNDS

Merapi: 
Here is only an immortal cadaver made 

from the death of life. I mean..This building 
exists only itself ! ...as an immortal device that 
operates on a massive number of bodies ...on... 

Fransisca:
On Three hundred fifty thousand 

memories...Three hundred fifty thousand 
inscriptions.. Three hundred fifty thousand 
stories I wouldn’t tell to the others. 

Mei:
MEI TOUCHING THE OBJECT IT MAKE 

SOUNDS SOMETIME
❾

Merapi, To where your body belongs? 
ICE CRACKING, COLD WIND IS BLOWING.

Merapi:
hm. When I moved to the Netherlands 

in 1955, the sunlight, soils and temperature 
from Java, where I belonged were inscribed in 
my body. Although I am forgetting them more 
and more when I am getting older. (LAUGH) 
hmm….but You know when things travel, they 
travel together with the fingerprints of their 
people. Their landscapes are contained within 
their body temperature..
But here the climate reaches to the memories 
of these uprooted bodies, ultimately reaching 
the landscape’s memories within the bodies. It 
extracts...

Mei:
MEI QUITE VOICE TONE

...our memories.
MEI TOUCHING OBJECT 

Fransisca:
Like the frozen body that I am holding- 

the uprooted body.. the extinct body.. the 
forgotten old body.. the body without a shadow.. 
the body without day and night... 
the body cannot return to its soil...

SCENE 3 

STANDING INFRONT OF SHELF, TOUCHING 
OBJECTS.

Fransisca:
I feel close and warm to Some of the 

objects. although their bodies are cold. 

Mei:
MEI GIVING WARM BREATH 

TO THE OBJECT 

Fransisca:
Outside, the sun is getting fiercer, 

therefore there could be ontological shifts 
through climate. And here, I can feel.. more of 
a temperature dissonance. 

Merapi:
Fransisca, There is climate dissonance 

between the object’s original climate, 
institutional climate and outside climate.. But 
then..What kind of temperature can we dream 
of together?

Mei: 
hm.. .

MEI GIVES BREATHING 
ONTO THE OBJECT TO WARM THEM

Merapi:
How can we reach between the three 

hundred fifty thousand different landscapes, 
different temperatures, and climate? 

Fransisca:
Can hot and cold be at same time?, and 

embrace all unmeasurable states?

WE LISTEN WATER 
PASSING SOUNDS IN MUSEUM.

Mei:
hm......Is it possible? 

MEI MAKE SOUNDS WHILE BREATHING IN 
TO THE OBJECT TO MAKE WARM THEM

Merapi: 
The controlling climate of other bodies 

continuously happening. Here the living bodies 
are frozen for between two weeks until all life 
dies. When a museum finds any life on an 
object, like insects that can gnaw on their body. 
They would isolate them in this freezer. 
For Immortality’s sake. - What’s damaged here 
is not the body, but memories with pores. 

           
Grandmas, do you think Preserving bodies 

means preserving memories? 

Merapi:
In this case, It means you delegate your 

sovereignty of the memories to the other. 

Fransisca:
But.. grandma, What does it mean to live 

immortal and not getting older? I mean, What 
does it mean to get older?

Mei:
umm...maybe... 

MEI MAKE SOUNDS WHILE TOUCHING 
OBJECT 

Merapi:
Hm... maybe... It means If we unfold 

layered, and layered histories, it will breed 
other life growth...

SCENE ⑷

Merapi:
Mei, All organic objects and living things 

contain moisture within their bodies. 

Mei:
Oh...Like us?

Fransisca: 
(SMILE) like all humans? 

❾



The object loses its shadow because it’s 
under the massive architectural shadow of the 
museum; the sun doesn’t enter the glass box or 
the architecture of the museum. Objects are not 
able to attain shadows, as if they don’t exist. 
It’s as if we’re looking at a perfectly sealed 
glass box on a pedestal that is not leaking at 
all. 

Since we cannot touch them, it means 
we are not allowed to participate or to imagine 
their narratives. Not only conceptually but 
also literally. Which means they stay in a 
frozen state. To escape from this eternal loop 
we mustn’t take pleasure in their stasis. So, 
can the act of touching help open up a myriad 
of previously hidden and neglected sequences? 
Maybe touch can unfreeze objects? Maybe 
breaking the glass can be a way out of this 
internal repetition? However, these notions are 
difficult to capture, they are locked in the grid 
of museums as disciplined instruments. 

I believe only by speculative, performative, 
and metaphorical ways of touching the object 
can get out of this deadlock. These ways of 
touching can open other channels that go beyond 
the single dominant narrative. To re-narrate or 
reimagine an object is another way of fondling 
and touching it. It means you are allowed to 
intervene in its reality, and let it intervene in 
yours. Speculating on objects draws out new 
translations and ways of touching them. It 
emancipates them from their artificial ontology. 
Since this touching is fluid, it provides an 
openness to access. Its fluidity can transverse 
different ethics and open up to diverse 
narrators. It allows objects to speak in diverse 
ways from their frozen sequences and darkened 
depots. 

Contradictorily, the need for preservation 
means it can be seen but not touched. Can 
we break this glass box in which objects are 
preserved in the museum? And can we reposition 
the museum or glass box not as a generator 
that perpetuates the previous system but as 
a dynamo that simulates a future one and 
generates potential and remediative prototypes 
for and in our context? Can we grab their 
shadows? Can objects kept in European museums 
transgress their current passive state in the 
laboratory-museum setting? By changing the 
status of touch surrounding an object?

Through the act of touching objects, their 
imagined facts start to be transmuted. This 
can enable institutions to look at things not as 
part of a preserved, privileged past, but rather 
an emerging future that confronts people anew. 
The sequence of historicity found in an object 
is then subsequently relocated and evolved into 
play. It renders the object’s excluded desires 

palpable, suffusing a potential to break the 
glass of the canon and thus enabling it to leak 
into the present. Therefore, we can touch it and 
the materialized model of a past can be awoken. 
Other possibilities can be visualized, potentially 
reshaping the sequence of an object, reinstating, 
resurrecting its existence and bringing it back 
into the biosphere...

❽

❾350,000 Leaks  2024

Cast 
Two grandmothers 
Mei Ling Wan 
Merapi Obermayer
Granddaughter 
Fransisca Angela 

Location
Freezer, Depot, Wereldmuseum Amsterdam

❾



But it’s not about my memory, it’s about 
her memories. Can you distinguish between 
them? They are (un)touchable memories made in 
dreams during humid nights. Whenever I look 
for these fragments, they’re always missing or 
lacking because only half of them engage with 
the land. The others are traveling outside. Even 
though she is called by different pronunciations, 
her abstract roots can be found in elsewhere’s 
blanket. Her cartography is constantly rotating. 
Finally, every day when I embrace her. I see 
her pulmonary artery, heart, skeleton, eyelids, 
and countless hairs more vividly than I could 
have seen with my own eyes. The repeated 
foreshadowing of that body. The meaning of the 
bodies and specific names is unclear, there is 
no source. Maybe she’s not living for metaphor 
anymore, but she awoke, unfurled, and moves, 
epiph.

It reminded me of a scene where I was 
alone but it actually strengthened my presence. 
She is a riddle. But there is nothing ambiguous 
about it. Repeated gestures of day and night, 
the vocabulary of humidity, temperature and the 
density of transparency of an object; everything 
revealing the randomness of its name. 

Who is she, and how long has she dreamed for?

Take care, 
Aram 

19-05-2022

❼

❽The Untouchables  2020

White gloves govern the museum object, 
they dictate how we communicate with it. 
The inscribed stories or even prejudices and 
presuppositions which are present in the object’s 
body are untouchable. Who’s allowed to grab it? 
Who can collect it and who can’t? What does 
“touch” mean in this sense? How does the 
tangible materiality of objects exist within these 
patterns of perception? 

'The European museum' is a menagerie 
of appropriated things. And many of these 
institutions have amassed huge collections 
through their habitual gathering and 
exchanging, connected to their colonial history. 
The bulk of these things is foreign to the 
museum’s locale, resulting in an absence of 
others. Which counterintuitively are made up 
of the excluded or oppressed voices that were 
left behind once the object was inventoried. By 
bringing these objects from different locations 
and storing them in an institution, touch itself 
becomes a political action that determines the 
hierarchical relationship and its classified value. 
The politics of touch has a significant power 
that marks our intimacy and its engagement 
with world history, a collection of objects, and 
the contemporary. It can be said that when 
we touch something, we engender a feeling of 
intimacy towards it, or we touch it because 
of an existing bond of intimacy. Touch as a 
communication tool is an act of socializing 
with the other, and with things. But when 
speaking of touch and intimacy in the context 
of a museum or an archive, there is an implicit 
emphasis on hierarchy. It describes, in a phrase, 
a logic of proximity at work. 

The act of touch investigates the borders 
of private spheres and public spheres, it 
can invade the other’s skin, flesh, feelings, 
territory. The trajectory of an object into a 

museum is basically the result of this human 
behavior. When you touch an object, it means 
you are invading its reality and the object 
starts to be social. I use touch as something 
emerging and unconsciously intentional, an 
inevitable relationship. Because when you relate 
with something materially, you are inevitably 
(and I think most of the time unknowingly) 
partly taken into their trajectory, socially and 
politically. 

Historically there have always been 
particular people who could touch the objects in 
museums: the user, the collector, the preserver, 
the handler, the curator, etc. However, when 
an object enters this domain, we look at it 
on its untouchable pedestal, or in an unseen 
darkened depot. The choice to arrange objects 
like this distances them from our reality and 
also the reality of the object itself. This politics 
of touch only operates through materiality. 
Unruly objects are exhumed and brought to 
the forefront by institutions, and the canon of 
objects is changed not only conceptually but also 
materially. They are obliged to be educated. 

The objects in a museum have always 
been in the hands of certain people. The 
manner of touch by those who held it previously 
was intimate, unruly, interrupted, loud, and 
public. But when the object is touched by 
the silent, tidy white gloves, the manner of 
touching is transformed. It becomes authorized, 
predetermined. And one-directional, and 
privatized. As if receiving no signals, no 
echoes. The object is silenced because it is 
instrumentalized as a prop; its voice is oppressed 
by the power of touch. Objects exist insensibly 
with their tangible, physical reality. 

Leaking the glass box 

❽



Within the global networked time of 
google, ancient temples and tacos are just pins 
on the same map, and independent modes of felt 
time in various locations began to collapse and 
blur into each other. “What they call images 
have become the murder of the present”, writes 
Jean Luc Godard in one film, “bring back 
duration” in the preceding one. Synchronic 
cinema montages diasporic experienced time with 
this contemporaneous ‘map’ or ‘murdered’ 
time. It is not trying to rescue the past, and if 
it is only by modulating speeds, animating dead 
worlds with felt duration.

One of Google’s ambitions is to contain 
an entire library of everything in one place, 
with no regard for categorization. This sounds 
like hell on earth, a place that is not a place, 
and that has no time, no embodiment, and 
most of all, no definition. This entire project 
is antithetical not only to Western thought but 
also Islamic and Eastern thought—all traditions 
which thrive (in different ways) by defining who 
we are as human beings and how we relate to 
God, each other, and even inanimate objects. ①

What does taking google literally 
mean? The stories we work with convey 
the uncanniness of the fiction of localism 
transcended by technology. We want to open the 
space-time of cinema up to the same effects that 
being digital could have on gender. These are 
the ghosts or new possibilities and identities that 
hide in the spectral travel of screens. Yet only 
cinematic time can animate these ghosts stuck 
in synchronism once they speak they start to 
grate and erode the stasis of the boundaries that 
birthed them.

In order to attempt to store time, store 
diaspora, we are interested in the relationship 
between space and time, especially their floating, 
participatory, contingent qualities. We produce 
liveness, actuality: Seizing the day! Which is 
maybe ironic, the archivability of time, like the 
title Synchronic Cinema, is like we said a piece 
of polemic. Synchronic movies are films generated 
live, nonexistent but for code on a server, until 
people visit the site. When maps updates the 
film updates too. The spatial present is live (at 
the last moment google’s cars did their rounds) 
and the same camera choreography takes place in 
the present, and the voice over (original story) 
stores a floating subjective story time in the 
voice. There is a montage of historical speeds 
and durational presents that generate more than 
the sum of their individual speeds: an emerging 
real time cinema. When google maps cars 
drive past a clocktower, we ask the archetypal 
question: what time is it? What is seized by 
maps, that is Kairos time, can be re-circulated, 
what is kept in a safe (in Google’s time bank) 
can be cracked, relocated, recirculated.

FOOTNOTES
① Hyperculture: Culture and 

Globalization, Byung-Chul Han, 2022

❻

❼Who Is She, 
and How Long Has 
She Dreamed For?  2022

My dear Anggi,

Right now, I’m recalling the conversation 
we had in the car in June, holding her sides 
of what is left behind. Isn’t it so strange, that 
feminine nouns are used to name an object 
that’s used in the darkness of sweltering 
nights? Bizarre.

She is freezing, her temperature can 
reduce the other’s heat while they’re sleeping. 
Then we hugged her, sweeping every adorable 
thing. At the same time, the abyss of her freely 
moves while her body is only moved by other 
people. It was probably an extremely humid 
night, the landscape was sweating, the colors 
were wet, and only her awakened state could 
witness the humidity. Deep darkness is seeing 
the shadows of two people made by one person 
and her. No need for a blanket to protect their 
weak skin. The silence can only be broken by 
her intensive living, their gestures evacuate the 
worlds of fancy.

She is unknown and still lives together 
with us. I believe she can be collectively sensed 
because she is sculpted by the landscape’s 
memory. You and I instinctively know it, while 
others left her. Therefore, outside of here, 
this is no better than a rumor or unrealizable 

fairytale. The forgotten landscape is inscribed 
in her. The former landscape of desiccation 
and the place of inoperable spirit. When we 
initially took the journey to find her together, 
we didn’t expect that we could mark ourselves 
outside of the country. We wandered around 
all the corners of little villages. Because it has 
been next to us, just like a ghost, the scattered 
body mediates with the transition of visible to 
invisible, with the feminine name living.

In the end, she is just a ghost. When we 
woke up from a dream in a bamboo grove, we 
felt confused about whether we were finding 
ourselves or chasing after her. Her body has 
been bluntly objectified. But must we be like 
that, just as this is an unknown figure of hers? 
You also said that my stories are flickering 
while my bones are rusty and restless.

And that our grandmother was also close 
to it. They might sit down and move her hands, 
which are heavy like stone. After I said that, 
we were silent for a long time. We were widely 
moving our bodies scattered on the boundary of 
generations, while she became a place where we 
met. Our memories and senses of the place that 
belongs to her are equally indistinguishable and 
vaguely intertwined.

❼



FOOTNOTES
① Study of Two Brazilian Tortoises, 

Albert Eckhout, 1640, Mauritshuis, Den 
haag, Netherlands: One of the artists in Johan 
Maurits’s entourage was Albert Eckhout. 
Eckhout recorded the Brazilian people, fl ora 
and fauna in drawings and paintings. Like these 
two red-footed tortoises with their scaly heads, 
shells with geometric patterns and mouths full 
of sharp teeth. Eckhout painted them on paper. 
The animals are grunting threateningly at each 
other, as the males do during the breeding 
season. But Eckhout made the animals more 
exciting than they actually are – tortoises do 
not in fact have teeth.

❺

❻Synchronic 
Cinema Manifesto  2022

Synchronic cinema, the title, is of course 
impossible, and a provocation. The descriptive 
version of the title would be Synchronism vs 
Cinema. Maps are synchronic, a solid state 
of affairs dividing space into boundaries and 
stable identities. Adding time, boundaries and 
identities shift. Even in the Chronos time of 
history we can see that map borders move, 
Adding experienced and mediated cinematic 
duration, or the Kairos time of the event, 
we can see things, people, and their stories, 
move fluidly, a static border is just one fiction 
constructed at one moment of time, a very 
dangerous fiction of nativism. Borders = 
murders. This is why we need durational cinema 
to challenge the solidity of maps, and why we 
enter google maps to set up a film studio there.

The storytelling method, a voice over plus 
landscapes, across varied modes of liveness, is 
influenced by Fukerio (landscape theory), is 
a term originating in 60s Japan for a style of 
filmmaking that depicts subjects only through 
footage landscapes they lived in, showing 
how latent systems in these landscapes shape 
identity. Masao Adachi’s Serial Killer, looked at 
the path of a young, marginalised, native man 
in Japan becoming a cop killer in relation to the 
soft power in the impoverished landscapes of the 
present where he grew up. Narrative can only 
testify to inevitability.

Synchronic cinema deals with a different 
type of alienation, an alienation that is not 
necessarily bad. The protagonist finds themself 
in an unrecognisable and seemingly placeless 
time and timeless place. Like the Nike ad where 
the camera moves through a frozen world at the 
moment that Michael Jordan is doing his famous 
air Jordan dunk. Only Michael Jordan moves 
(experiences duration) through a moment affixed 
in history. But ours will not be the decisive 
moment. The bodies along the street move 
between static everyday poses, and as we cut 

between locations the time of maps only stutters 
forward, knowing that the google car isn’t 
literally everywhere at once, a random person 
follows us down the street in freeze frames, as 
in the enclosed, circulating moments of the film 
La Jetee. Yet durational time moves forward at 
experienced speed, via a voice over and edits, 
and these speeds grind against each other. 
The montage of synchronic cinema happens in 
modulating multiple speeds.

Google maps are also a means of control 
that mediate and track our relation to landscape 
only to capture everyone’s time in order to sell 
it back to them, the paths of google’s cars are 
not unlike the border making activities of maps. 
Synchronic cinema takes google’s technological 
promise literally: The promise of interaction to 
capture place and access other temporalities. 
We take Google literally if only to steal back 
contemporaneity in a dead present.

Within this alien-nation as threat we look 
for it as liberation, using the “grey alien” 
identity of Narva’s grey passport holders for 
what Bertold Brecht called the alienation 
effect: To see and intervene in things (identity, 
actuality) from within the narrative, treating 
them as the temporal fictions they are, and 
thus malleable. As global networks take an 
increasing hold the demand for the fiction 
of localness increases: people fall between 
the cracks and on the privileged end airbnb 
easyjet experiential biennale culture is used to 
ameliorate it, as is site-specific art, which is 
another critique hidden in our collaboration’s 
name. When Danile Huillet does a film remake 
of Tacitus’ Histories she sets the story in 
its original location in Rome, with experience 
collecting tourists lusting after site specificity 
in the background, this 1970 film (Othon) 
collides timescales in the map to produce a proto 
Synchronic Cinema.

❻



Enter false fi ctions: Sparing Brazilian 
tortoises captured by the 17th century Dutch 
painter Albert Eckout.① The dissonance is set 
by these two creatures baring their teeth. They 
open their mouths with muted, violent facial 
expressions, and aggressive gestures unable to 
create shadows and echoes: only frozen mouths, 
waiting to speak. These single absolute artifi 
cial teeth possess and monopolise the body of 
the tortoise. They are pre-formed, making time 
unavailable and inaccessible. They legitimise the 
monopolising, dominant structural paradigms 
of time. Their absence is voiceless, caused by 
verbal deprivation.

This captured moment formed part of 
Dutch colonial policy to archive the exotic 
animals and plants of Brazil. Around 15,000 
living things were transformed into still lifes 
during the period. In 1650, two tortoises 
were captured and archived. Their vitality 
was extracted along with the oxygen that had 
previously surrounded them. Their topography, 
once containing life, was reduced to the 
painting’s frame and then to the sterility inside 
of a glass box in the museum. The vacuum of 
the vitrine, where light is transmitted but sound 
is not. From subject to object, they are muted.

Although tortoises do not have teeth, 
the ones implanted by Eckhout were archived 
together with them anyway. The fictionality 
of the archive becomes a fact through the 
coloniser’s eyes. These fi ctional minerals and 
nerves were rendered from the desires of others. 
Their genealogy is implanted with suppressed 
disillusions that endure the coloniality of the 
object, continuously sterilising it. This birth 
of the manufactured false teeth establishes 
an artifi cial eternality of power, foisted by 
the coloniser. It exists to apply savagery to 
objects. The savagery of the other, which is 
the projection toward an irrational, feared 
subaltern. During this colonial process of 
archival fi ction to facts, a manufactured fi 
ctional entity parasites the archival object, as if 
clinging to objects. From this process, the object 
becomes internally submissive, not only in their 
historical and institutional level, but also their 
material self. The spectre of the teeth is not a 
hallucination, because by being archived they’ve 
become more true than the tortoise.

It is speculative, it is a false truth or 
truthful false. The materiality of this false fi 
ction upholds the western hegemony and governs 
the whole life of the object. It generates the 
dependency of the object and its narratives in 
an archive. When the tortoises were captured 
by the painter, their voices would not be theirs. 
Because their life is manufactured, their own 
desire is designed. It is a still life, after all. 
Although they were once moving, alive when 

they were depicted, the tortoises became props 
in the fantasy of another. Their contribution is 
not their own.

Forced into their mouths, glued for an 
eternity and evading decay. When the tortoises 
grimace, their shiny implanted teeth appear 
ill-fi tting. These additional false teeth outsize 
the object’s mouths that contain them, so their 
voices leak as sounds escape. Words are fl 
attened, scattered. There is no space in their 
voice for echoing back. The false fi ctions exist 
materially. But an object and its voices are 
spectral (non-existential) and ex- formative. 
Their additional teeth added by the coloniser 
subverted the stories. Only the teeth start to 
sprout their power.

Soon after implantation they began to 
overgrow, to conquer, and occupy the whole 
body of the object. Yet, the substance of an 
object’s desires is fabricated. The sovereignty 
of their body is changed, facts are designed 
to support the historical occupation. The 
process of archiving living creatures assists the 
transformation of subject into object, treated 
as the dangerous, savage, alienised, non-
scientifi c and benighted things in the frame of 
the canvas. The teeth become enzymes in the 
plot that can act as biological catalysts that 
accelerate the coloniser’s perspective. They 
speed up metabolism of false fi ction in the body 
of the object.

Canines have the longest root of any tooth 
and reach a single, pointed cusp. The root of 
the object is fi lled with other projections. Here, 
all nerves in the body are passing through the 
centre of the canines, which means the very 
core of them is not their own. The captured 
object’s heart and brain is located in these 
canines. They reach the end of the tongue to 
speak. They are anaesthetised, with only some 
wrinkles in their tongue still remembering 
words that are fractured, showing the traces of 
their associated childhood, their old landscape, 
people and autonomous biography. Their nerves 
are fabricated, therefore they mimic speaking. 
No tongue ever arrives. The words stay in 
the corner of the mouth. Only their mouth is 
replaying the history of power. Their precarious 
liminal voices entail a crisis of identity.

When something bares its teeth, especially 
the sharp canines, it means they can potentially 
bite fl esh, threatening the collector. The long, 
pointed canine teeth of the beast are well-
formed to secure and tear a bite. Although they 
look thin and sharp compared to other teeth, 
they are less prone to wear due to their shape 
and occlusion.

The canines are a faint symbol of 
aggression that have disappeared due to the 

❺

development of weapons. The savagery is 
eliminated. Our canines have become smaller 
from those of the early hominids 4.4 million 
years ago. As humans evolved and civilization 
developed, their role decreased considerably. 
With the discovery of fi re and cooking, food 
could be made softer and cut into bite-size 
pieces using tools such as knives, then chewed 
with molars and incisors that came to play a 
bigger role when biting. However, it is these 
fangs that could infl ict fatal wounds when 
early humans found themselves in a fi ght 
without a knife.

If the tortoises’canines were to be 
weaponised, could they puncture a hole in the 
historical plot? One day in the future, in front 
of the white gloves, two canines could start 
to doubt their existentiality. They could go 
beyond the plot, make a hole, then escape the 
body of the object like liquid through holes, or 
like blood oozing out of puncture wounds. The 
canines are the fi ctional existence created by 
other narrators. When they bite, they start to 
make holes, which could open other worlds.

Because the archive is fi ction, we can 
empower and penetrate the preformed stories 
by wounding them with these sharp teeth. If 
there is a hole, there can be a leakage and the 
sensibility comes out of the inner necessity of 
life and is cultivated and invoked. The canines 
perform the function of ripping words when 
speaking, producing and accurately pronouncing 
the sounds of others by supporting lips and 
guiding teeth into place.

Similarly, the rupture of timelines leaves 
behind holes for things to seep through. They 
can also be repositioned into the exterior of 
the dominant plot, uprooting the historically 
implanted. The hole where a tooth is uprooted 
becomes a cavity for plot holes. A space where 
factual errors appear, impossible events collide, 
out-character behaviours manifest, where 
continuity errors and unresolved storylines 
stretch by expanding the holes.

If an object is porous, it can hold 
fluid within itself. The plot hole’s porosity 
can metabolise the archival object using the 
environment. The fi ctional pore becomes the 
portal for the reclaiming and repositioning of 
an object’s political surroundings. With this, 
the object can transform into a lyrical subject. 
It can transcend its reality. It generates pathos 
gestures, ones that travel across different 
images, locations and sounds—at odds to the 
frozen painting or image.

The teeth are uprooting the objects. In 
their speed dream in a slow reality, objects start 
to transform, to mutate and metamorphose. 

Holes start to appear: the plot hole and the hole 
from the wound. They turn a purple, bruise-
like colour, a purple space that turns the object 
porous.

After uprooting the teeth, big holes are 
made in their mouth. The tortoises start to 
grope around the site of the puncture. The 
hole in their mouth is deeper than their body 
and context. For the fi rst time, their little toe 
enters the hole, then the leg and soon the entire 
body follows. Their shells are overthrown and 
subverted. The holes are the enigmatic entities 
which have repulsed us throughout the ages. It 
is a possible passage to connect the past and the 
other future that is not pre-formed.

The captured body can speak through the 
holes. The archived body can migrate the border 
through the holes. It is the matter of the form 
of being. Their substance can transform. When 
a hole generates movements of static objects, 
more holes occur. Therefore, their language 
is constantly increasing and continues until 
their material substance and event ultimately 
become one. The proliferation of their language 
contrasts the silence of things or events. Their 
silence becomes a place of speech, where words 
and things are opposed.

❺



FOOTNOTES
① Based on the philosophy of Taoism, 

Buddhism and Confucianism, oriental painting 
applies reverse perspective (scattered point 
perspective) by observing, moving and scattering 
the point of view. Spaces viewed from various 
perspectives coexist in one work. So there is no 
certain point to guide the viewer. This lack of 
perspective gives viewers some space to imagine, 
to be participatory. 

② Forty, Adrian, Susanne Kuchler. The 
Art of Forgetting. Oxford: Berg Publishers, 
1999. 

③‘The crisis consists precisely in the 
fact that the old is dying and the new cannot 
be born; in this interregnum a great variety of 
morbid symptoms appear.’ Antonio Gramsci, 
1930. 

❹

❺When False 
Canines Speak   2022

There are numerous ruptures in the 
narratives of European ethno-colonial museum 
archives. Tiny holes can appear in dominant 
plots, holes where unfi nished echoes from 
unknown voices live. The holes of these stories 
visualise the absence of the other within the 
institution, at the same time allowing for 
the possibility for other fl uid invasion. The 
objects can enter the plot holes in an archive,to 
transform, erode, and wear away the false fi 
ctions constructed by the collector.

Because their voices could not be uttered, 
like the words of a parrot that doesn’t speak 
for itself, their echoes are continued as a form 
of sub-text. Sub-text reads and gives personality 
to that which has been collected, drawing 
character from the seemingly lifeless. It exists 
not within their object-body but scattered 
elsewhere. The existentiality of an archival 
object’s sub-text is mutedly located under the 
agitated voice of somebody else’s disquiet, or 

in the holes of a plot. They underlie a message 
that is not explicitly stated or shown. It can 
be meta-physical levels of archival objects. But 
still, they have to proceed with their personality 
and the possibility of developing their abstract 
voices. They exist with the creatures around 
us who cannot speak and make only a limited 
number of disoriented sounds, most of the time 
their sounds are stopped before they reach their 
tongue.

The materiality of time in archival 
objects fl ows diff erently. It’s like the speed 
of dead tortoises. Like a fossil, it’s seemingly 
stationary, but in actual fact is constantly 
moving. Their pre-formed time is problematic. 
The old, when captured, will never die because 
it is caught in the continuous moment of dying. 
So the other desires, made up of excluded or 
oppressed voices, cannot be born. They are 
stuck in a paradigm of the unborn while the old 
hangs onto life, immortally.

❺



this toxic material and become an ecological 
participant, what political implications does that 
have? 

TM-3071-4:
If we cannot remove it, then how can 

I live with my poison? What constitutes my 
poisonous life?

Visitor 30458:
I only see the white crystals on your 

untouchable body.

TM-3071-18:
All living things have their own time, 

including microbes. In this sense, the removal 
of living things on my body is the removal of 
time. There are no gestures allowed for my 
pesticidal body. For me, the museum’s climate 
has an essentially political regime. They keep 
the system running by denying, oppressing 
the exterior ecology. After killing all our 
unruly living matter, the truthful scenography, 
including mood, humidity, temperature and 
smells... physiologically speaking, everything 
related to the act of breathing... cannot be 
played out. Those who are trapped here become 
an empty shell in a static frame. While exterior 
time elapses without return, we, the unknowns, 
conceal the continuation of hegemony.

This depot holds 350,000 other entities, 
which remain under the strict dictate that says 
once things pass through this gate and are 
registered here, they can never leave. They 
become eternal. The artificial climate is set to 
50 percent relative humidity and a temperature 
of about 20-23 degrees Celsius. These 
conditions are considered to be the best for the 
preservation of the archive. But you know, once 
this universal climate is established, the origins 
of other bodies are forgotten.

RV-3981-33:
Is it because my temperature was 

unfamiliar?

Visitor 30460:
It seems the alienation of the Other is 

understood by the dissonance of the internal 
and external temperature.

RV-2452-708:
Yes, sunlight has been extinguished. 

In this procedure I have forgotten my own 
temperature and humidity and my cold body 
no longer carries my previous ecology. All 
living knowledge has been removed, suspended. 
When it’s caught in someone’s hand, wearing 
a white glove, and with the 349,999 others 
being thinned out and sorted, my substantial 
memory has been reduced to several sentences 
in a description. Those who touch us, do not 

know our climate, its materials and habitat. I 
was treated as a riddle, stale and alien. I was 
scattered from place to place, and the hairs on 
my arms and legs were counted, while numbers 
were attached to me. My imprisoned evidence 
was misunderstood and my temperature denied. 
When the living matter is removed, its urgency 
is cut. My feathers could no longer speak and 
became only orna- ment. New, yet always 
the same people, understood me as numbers 
from the past, which had never been used and 
were always motionless. Everything has been 
institutionalised by extracting my ecological 
body.

Visitor 30461:
The binary concept of nature and humans 

has led to various environmental problems and 
dominant structural paradigms over time. Given 
this, how can you and I escape the structure? 
If the concept of ‘human beings’ has been 
established in a way that excludes certain 
beings, can the process of deconstructing this 
artificial structure be used to deal with the 
Other? For example, can we think of ephemer- 
al or innumerable events by conceptualising the 
material effects of climate culture? Could you 
propose a transformative event that repositions 
objects into the biosphere? I can sense your 
desire to be vibrant, living matter once again.

RV-1508-1:
Oh, I see it as an agitating transformation 

into a kind of monstrous vermin, bug or 
insect... no, no. I mean, I hope to change 
into vibrant knowledge. Then I can become a 
dynamic verb, instead of an unknown noun. In 
contrast, I have been caught in the continuous 
moment of dying. My desires, made up of 
excluded or oppressed voices, cannot be born 
while life is immortally taxidermized.

But the remaining parrots and the scenery 
that gave us gourds and feathers still wait for 
me. As you mentioned about the acceleration 
of the binary concept in the world, on a 
planetary scale, the structure of coloniality 
has been continued in the updated notion of 
the Global South and Global North. Since hot 
and cold cannot be together, the authority and 
temporality of climate becomes prob- lematic. 
When I travelled from the southern hemisphere 
to the northern, how many other bodies were 
loaded up, destined for Europe, and sanitised in 
huge ships for centuries? All the gigantic, little 
bodies had to embrace and adapt to another 
new climate, infinitely asking us to remain in 
a state of eternal stasis. However, as you know, 
all substances have their metaphysical energy. 

The displacement of all southern 
substances can cause the movement of another 
entity here. It can cause a new collective. It 

❹

could potentially generate an autonomous power. 
It tells us why the material and its potentiality 
had to be imprisoned. It is because of the fear 
of the unknown.

Visitor 30463: 
The noun form, ‘apprehension’, means a 

foreboding or dread of something. Its antonym 
is ‘comprehend’, which means ‘understand’. 
It’s interesting that fear and understanding 
are etymologically related. We project our 
unconscious fears from our feeling of strangeness 
onto others, strangers, aliens. To deny the 
infinity of unknowns, the aliens have been 
controlled both meta- physically and physically.

Visitor 30462:
Are you thinking of after objects, which 

keep lingering in past-current-future scenery? 
Within this potentiality, and similar to what 
you said, I imagine all of you like old larvae 
that are yet to pupate. Your mummified 
material can be seen as larvae because of the 
potential climate you have in your bodies. In 
other words, you are old futures waiting for 
a climate that can wake them up and become 
ecologically attuned again.

RV-360-7049: 
My past life has been constructed by 

exploitation and monopoly. But a new way of 
life should be different. My social deprivation 
and oppressed environment can be trans- formed 
into ecological autofiction, the flexible format 
to exit. For example, ‘climate time’ can be 
the primary key to time travel in museums 
and among people who belong to the object’s 
material culture in the past, present, and 
future. It can speculate about other futures 
generated by displaced objects and displaced 
climates. If we can remap the new topography 
of us outside of the map, I imagine we can 
become interlocutors that invite new citizens, 
new allyships and new landscapes to reply and 
discuss the interrelation of past and future. 
Indeed, imagining a different climate (climate 
as extensive meaning) would break the climatic 
colonisation of my materiality, as if the 
southern hemi- sphere eventually (inevitably, 
consequently, potentially) will be recursive 
here. If the outside of the building gets warmer, 
might I portray different forms of time, people 
and landscapes? If the sun penetrates the glass 
ceiling of the museum, will it awaken our poetic 
intelligence? Can it turn us frozen and captive 
things into a vital force capable of forming other 
futures? I envision futuristic habitats forming 
a new memory. Can the awakened, released 
knowledge and memory break the boundaries of 
ruling systems? If my bodies have water to be 
tapped, where should we flow?

In my dream, each of our waves has an 

autobiographical motion that ebbs outside. These 
waves then mix, collide, and sometimes flow 
together and parallel to each other.

When something solid becomes a malleable 
gesture, it transcends the physical limits of its 
territories. This transition metamorphosises my 
body into liquid waves as signals of resurrection 
or potential remediation. So, again, if I can 
become fluid, my scars can be transformed 
into a passage, like a vein from my single 
object-body to elsewhere and a larger net of 
interconnections. Imagine a museum that has 
veins connected to the outside.

RV-581-36:
Oh, I imagine that I have a viscoelastic 

identity, so I can drip like sticky, transparent 
syrup on the ground of the museum.

Visitor 30463:
Now your voice sounds like this 

paradoxical flashback preceding the presented 
body. As a living continuum to melt normative 
time, you must exist as poetry and overwrite 
the existing meaning so you can produce new 
meaning to create a map of unrecorded areas!

RV-2452-708:
Poetry also has no sequential structure. 

So we don’t have to worry about where to 
start again or where to end. In the structure 
of poetry, the exterior and interior are tangled. 
Since it does not operate with only one single 
symbol, poetry embraces diverse meanings and 
multiple relationships.

RV-951-10:
...to awake and unfurl.

TM-3071-18:
an epiphany in the next scene.

❹



brown gourd stomach is covered with feathers 
plucked from the neck of a dead parrot she 
loved. Gourds are widely cultivated in the 
kinds of tropical and subtropical areas I come 
from due to their specific function of holding 
and keeping water cold in warm climates. 
Thirteen green feathers hang as if warping the 
stick. The feathers fluttered when she moved. 
They function as a memory tool. The collective 
memory, land, ecosystem and nature’s condition 
were engraved and recorded. The lower part of 
my long wooden stick pierces the empty gourd 
just enough for her to hold me. I speak with 
the sound of pebbles hitting my insides while 
the thirteen feathers shake. All this heat and 
humidity is scaled and inscribed in me. 

Our bodies are deeply associated with 
the lands. Our materiality has been performed 
only in a particular habitat. The untouchable 
entity bears the texture of fingerprints of the 
last people who used it. We can simu- late 
societal belief systems by unfolding more than a 
thousand million living clusters to play. 

RV-1508-1: 
This is an ontological question. If I speak 

about my current positionality, I need to talk 
about the structure of a museum as a model 
of memorisation. This art of remembering is 
to locate the memory in a solid structure and 
monopolise the materials eternally. They, with 
their modern scientific statements, insisted that 
we had to be sorted and measured according 
to a category in the physical space and locked 
away on heavy pedestals. Everything is silently 
operated by the self-consciousness of the 
building. The plinth publishes the order of the 
world. 

TM-3071-8: 
But a space without a plot should fail to 

remember. For that reason, there are numerous 
inert ruptures in this space for memories, such 
as my unfinished echoes of the uncountable 
and muted voices. The meaning of my body and 
specific name is unclear as they’re only heard 
through someone else’s captions. 

TM-3071-4:
Our stories are elusive or unknown, while 

simultaneously, there seems to be nothing 
ambiguous about us. There is an inventory 
number carved on the napes of our necks. 
This building wants to remember the enormous 
chains of entities that prove colonial memories 
can be controlled and tamed in an artificial 
climate. Look at the faces under the shadow of 
a building without radiance. Under this climate 
and its institutional ecology, our bodies have 
been amalgamated, suppressed, disillusioned, 
privatised and denaturalised. In this ellipsis of 
landscape, our particular stories and climate 

nerves have been ignored ever since we were 
moved from our original homes to the vacuum 
of a vitrine. Historicity is solidly situated in the 
future through our entire lives and the interplay 
between society and us is disconnected. The 
internal nature of the Other and external 
nature is confronting. Within this artificial 
stasis, we are just illuminating a landscape of 
empty oblivion that cannot give rise to anyone 
or anything.

 
Visitor 30452: 

Could you tell me more about your 
uprooted body and what’s clinging to its roots? 

RV-360-7052:
My words hang by my roots, but my 

mouth cannot make any sound because the 
voices are externalised. 

Visitor 30453:
I understand this. I had to take a 

mandatory tubercu- losis test within the first 
few weeks of arriving in Europe. Waiting in 
line for it, there were people all around me 
speaking dissimilar languages, sitting just like 
you are now. I remember holding my breath 
in front of the sleepy doctor with my arms 
raised and showing my bare chest for an X-ray. 
The internal body was diagnosed in order 
to be legalised and registered. This was the 
Othering process by which the inside is forcibly 
externalised, a process of objectification of the 
human body. What should my body have to 
prove? So what potential and subversive role 
can your existential materiality play in this 
situation? 

TM-3071-19:
I’ll start from two preconditions that I’ve 

thought of since being in this vitrine: objects 
manifest historical events, and the plasticity of 
time within an object enables them to be used 
again. Because our suppressed bodies have a 
synthetic time containing the past-current-
future. They can become a conjunction for 
multiple voices when they are vascularised, 
creating a state of flow that can erode the pre-
formed future.

RV-1508-1: 
I believe that can happen when an object 

exists as a poetic intellect. 

Visitor 30454: 
Poetic intellect... 

Visitor 30455:
But it hasn’t been performed. 

RV-2363-97:
How is it possible to be performed? 

❹

RV-360-7049:
If we reverse the perspective of a single 

observer, can space be opened for others to 
thrive? ①

RV-360-7052:
I am not sure. 

Visitor 30456:
Do you mean the captured object can 

potentially have or even simulate an action? But 
what is the state of being captured? A while 
ago, I heard a story from my mom about crabs. 
Since they only know how to walk sideways in 
a straight line, it sometimes happens that the 
crabs can’t return to the sea and have to walk 
parallel to it forever. It was a story describing 
how even if you walk to the left or the right, 
you don’t know how to move forward, so you 
end up in a kind of ‘trapped state’ where you 
can’t get back to the sea or look at it. I can’t 
confirm if this story is true, but it is true that 
you and I feel like trapped, stuffy blue crabs. 
This means we’ll never know whether the sea is 
cold or hot, salty or not. We are forever waiting 
to jump into the sea again. What does it mean 
to contemplate our home from a distance, unable 
to return? 

RV-2343-1:
I can only walk in parallel eternally... 

RV-2363-103:
...in a straight line that follows the grid of 

solid architecture... 

RV-951-13:
...and by following the sequentiality of the 

museum’s time. 

RV-2343-1:
So, by reproducing their dominant time, 

museums func- tion as a disciplinary apparatus. 
Institutions have been continuously colonising 
time since it became inaccessible in the vitrine, 
where we were all swept up and relocated to. 
I think their purpose here is to constantly 
reinforce the dominant illusion that we have to 
be intensively controlled. 

Visitor 30457:
In Western material tradition, for 

Aristotle, objects are ‘material enactments 
of mental decay. [...] If objects are made to 
stand for memory, the decay or destruction of 
the object implies forgetting.’② Perhaps this 
explains the onto- logical control of an object’s 
life in the museum’s depot. 

RV-3981-33:
Yes, so to avoid decay, as you see here, 

I wear the time grid indexed in the floor plan. 
They control and sanitise my climate while all 
four seasons pass by outside. But the problem 

is that while the building fears our decay, it 
perpetuates the immemorial power. The museum 
projects a totally different ideological vision 
onto my body. It privatises the heterogeneous 
landscapes of the archived things and removes 
all the vibrant scenes and living things inside 
of me. Controlling the climate of Others, is 
controlling the time and life of Others.

Visitor 30457:
What do you mean by controlling life? 

TM-3071-18:
In the nineteenth century, Europe focused 

more and more on its desire for territorial 
expansion. However, there was a stumbling 
block in the way of that desire, malaria. 
France’s failure to build the Panama Canal is 
a prime example of the power of malaria and 
other tropical diseases. Britain also lost many 
lives to malaria in South- east Asia, India and 
Africa. From 1939, the chemical DDT was used 
as a way to biologically control territory as a 
continuation of hegemony to remove tropical 
diseases and unruly living cultures. And until 
the 1960s, DDT was also used throughout the 
post war, postcolonial context. 

Humans used DDT in a ‘Shoot to 
Kill’ policy on land and objects alike. 
This simple, efficient action says it all. This 
ideological technology in the (sub)tropics has 
been performed with uncritical faith in its 
transformative power. 

It killed all life in the land, which still 
struggles to recover from it. Ethno-colonial 
objects in Europe were no exception. Some of the 
archived objects from the southern hemisphere 
were covered in the pesticide to kill the living 
microorganisms on them. This pest remained 
white and crystallised on the grain of my skin. 
But when it removed the living biome from my 
body, it also removed my vibrant memories. 
Biologically speaking, to die is to be forgotten. 
It is sort of an amnesic process.

The problem is, no one is able to remove 
this white crystal from my body. It stays 
forever. One museum in Belgium actually tried 
to restitute one of their objects back to its 
region, but couldn’t due to its toxicity. We 
cannot undergo restitution because we have been 
weaponised. Our untouchable, non-vibrant toxic 
bodies can’t return. My poisonous, precarious 
body is denied its home. And so home in me 
is nullified. Notions of return mean something 
different here. It is a total interregnum which 
denies any living thing and living time.③

TM-3071-13: 
So, what does ecological removal mean 

politically? Conversely, if I finally get rid of 
❹



YEONGRANG KIM: HOLDING POISON 
A long time has passed with 

poison inside my mind.
 A freshly secreted poison that 

hasn’t yet hurt anyone
 A friend tells me to stop spreading 

that fearful poison.

Even without that poison, 
when you and I perish for good

 A billion generations will quietly flow past us

 The earth will wear away 
and become grains of sand

 ‘Futile!’ 
What is the use of that poisonous mind?

Ah! Has there been a day not to resent
 To be born into the world. ‘Futile!’ 

But Wolves and Coyotes pounce back and forth, 
aiming my mind

 And I gave up myself to be fed by the beasts 
alive, torn and clawed to pieces

I will willingly walk my path 
with poison in my mind

 To salvage my solitary spirit 
on the very last day. ⑨

 

FOOTNOTES
① Pressing Matter, Ownership, Value 

and the Question of Colonial Heritage in 
Museums, is a research project investigating the 
potentialities of ‘colonial objects’ to support 
societal reconciliation with the colonial past and 
its afterlives. It runs from 2021 to 2025, led 
by Vrije Universiteit Amsterdam (Susan Legene) 
and Wereldmuseum Amsterdam (Wayne Modest), 
together with various other Dutch universities, 
museums, and societal partners.

② Adrian Forty and Susanne Kuechler, 
eds., The Art of Forgetting (Materializing 
Culture). Berg Publishers, 2001: 4.

③ See also David Kinkela, DDT and 
the American Century: Global Health, 
Environmental Politics, and the Pesticide 
That Changed the World. University of North 
Carolina Press, 2011. 

❸

④ For the history of toxicity and poison 
in ethnographic collections, see Lotte Arndt, 
“Poisonous Heritage: Chemical Conservation, 
Monitored Collections, and the Threshold of 
Ethnological Museums”, Museum and Society 
20, no. 2 (2022). DOI: doi.org/10.29311/mas.
v20i2.4031

⑤ For a history of pesticide use in 
German ethnographic collections see Helene 
Tello. The Toxic Museum: Berlin and Beyond.
Routledge, 2024. 

The Royal Museum for Central Africa 
in Tervuren, Belgium, has started a research 
project in 2022 into the toxicity of its 
collections: EPITOX, led by Siska Genbrugge 
(www.africamuseum.be/nl/research/discover/
projects/prj_detail?prjid=742).

⑥ Rematriation is a term coined in 
indigenous scholarship, established as a counter-
term to repatriation, denoting the return 
to mother earth, claiming the restitution of 
relations to physical, social, and spiritual 
origins, human, and more-than human, 
closely related to a feminist ethics of care. See 
e.g.Robin R. R. Gray, “Rematriation: Ts'msyen 
Law, Rights of Relationality, and Protocols of 
Return,” Native American and Indigenous 
Studies 9, no. 1 (2022): 1-27.

⑦ Kim Yoon-ju, Nam Jong-young, 
“Carcinogens, toxins detected in 66% of 
Yongsan Park land returned by US forces”, 
Hankyoreh, 06.08.2022, english.hani.co.kr/arti/
english_edition/e_national/1046213.html

⑧ Stacy Alaimo, Bodily Natures : Science, 
Environment, and the Material Self. Indiana 
University Press, 2010.

⑨ Yeong-rang Kim, Dok-eul chago [독을 
차고 / Carrying (or Holding) Poison], Munjang 
10 (November 1939).

Pressing Matter, Ownership, Value 
and the Question of Colonial Heritage in 
Museums, is a research project investigating the 
potentialities of ‘colonial objects’ to support 
societal reconciliation with the colonial past and 
its afterlives. It runs from 2021 to 2025, led 
by Vrije Universiteit Amsterdam (Susan Legene) 
and Wereldmuseum Amsterdam (Wayne Modest), 
together with various other Dutch universities, 
museums, and societal partners.

❹After objects 2023

Visitor 30451:
We are here, in this space full of alien 

murmurs and noises of existence in extinction, 
to collectively talk about how you can confront 
your institutional surroundings and question the 
world by reflecting on your episte-mology. I hope 
we can unfold some dimension which is more 
sensitive than our disconnected nerves. 

RV-360-7049: 
This unfolding should start with whether 

we can accept someone else’s temperature, 
humidity and landscape of memories. I mean, 
what kind of resonance can I expe- rience if 
there is a place where my mind is not different 
from yours and‘our mind is indistinguishable 
from ‘their’ mind? 

I was displaced into this collection to 
contribute to the flourishing of Western culture. 
Until 1894, this location was a cemetery. 
Without realising it, the institution was 
continuing the plot’s deathly identity. We, as 
wrapped and labelled curiosities, were brought 
here to inspire the land that captured us. But 
we were no more than a sensual muse. Collected 
bodies were flattened to no thicker than a 
museum’s catalogue, pressing the fragile faces 
of people and landscapes into a torpor in the 
wide ruins of extraction. It is the site for other 
life, and the site for unwanted beings. 

Like in a dream, a person used to hold 
me in her hands and make a sound by sliding 
my dry body against itself. The end of my 

❹



give something back, that is perhaps toxic to 
these people. Sometimes you can remove the 
DDT, but it's a very labour-intensive process. 
And sometimes you also can't remove it because 
it's really too deep into the material. How do 
you see the institution and its responsibility in 
relation to this toxicity? Are there other possible 
ways of restitution or repair? 

Aram: 
This is a question for the institutions to 

address. As an artist, I cannot really answer it. 

Esmee: 
No, you don't have to. Artists don’t have 

to solve the institution’s problems. Maybe it 
was not so much a question, but more of a 
thought, just how you see restitution in light of 
toxic objects. The restitution processes now are 
already very slow and only very limited numbers 
of objects so far are being restituted...

Katja: 
What I hear you saying is that as an 

artist, your interest is not mainly in restitution 
itself, but rather in making these ontological 
frictions public, or engaging with these frictions. 
While you point to the fact that the toxicity 
of the objects constitutes another hindrance to 
restitution in the end, you're more interested in 
how these objects are living in those archives 
at the moment? Is that correct? I mean, you 
were mentioning rematriation ⑥ before, and if 
I understand correctly, your main question is 
not “can we physically restitute?”, but “can 
we, emotionally, symbolically rematriate, in re-
establishing connections in some ways?” 

Aram: 
Of course, restitution is related to my 

projects, and it might even be the ultimate 
question at the end, even if I don’t state it 
literally. As an artist, I cannot make the 
actual institutional decision to bring objects 
back. What I can do is propose imaginative 
restitution and rematriation—a term that, 
unlike repatriation, emphasizes returning not 
just to the nation-state but to the land, the 
community, and the maternal lineages of care. 
Some objects simply cannot be returned to their 
places of origin, because to return them would 
also mean returning toxic, harmful, crystallized 
colonial poisons—poisons that affect not only the 
body but also the psyche, leaving scars in both 
matter and memory. My work therefore invites 
the audience and the museum to think together 
about the continuity of toxicity: what does it 
mean that this body, held in toxic colonial 
enclosures, cannot go back to its motherland? 
What histories of violence continue to circulate 
through it? And what new forms of care or 
responsibility might emerge if we acknowledge 
that these objects are never neutral, but instead 

carry the traces of both harm and survival 
within them?

But related to your questions about 
restitution, and the toxic body: It's actually 
very interesting, because it's still happening 
everywhere. Not only in museums. I’ve recently 
been researching the restitution of land in 
Korea that was used by the US Military service 
and the Japanese colonizers for 117 years: 
Youngsan Garrison Compound. ⑦ It was a 
military place, so it's totally toxic, polluted 
with liquids like oil, but also arsenic. And now 
they are returning back the land. It is in the 
middle of Seoul, the core of the city, a very 
expensive location. It was totally blocked for 117 
years. Starting from the Russo-Japanese war 
and throughout the Japanese colonization this 
location was occupied, and when the Japanese 
left, the US directly came and until a few years 
ago the US soldiers were there.

I lived nearby. I grew up in that region 
and I didn't even know that the location was 
this big. A really big location in the center of 
Seoul. And now they are returning the land, 
literally, the soil, to the people, to create a 
park, or something like this. But this land, the 
soil itself, is poisoned because of these brutal 
military and colonial histories. Of course, as a 
colonizer, you have a different attitude when it's 
not your land and you are in a hierarchically 
high position. You are there, but you don't have 
that many considerations about the soil or the 
land you are using. 

Here, too, I question the returning, 
because now they're returning and at this very 
moment, in South Korea, we don't know how 
to deal with this toxic land. I was thinking a 
lot, of course, about the DDT objects, that have 
much in common. And I was thinking about 
rematriation. Rematriation like an embracement 
of a motherland. You go back to the motherland 
and its knowledge to care for the Earth. I 
understand rematriation really in terms of 
reconnectivity, as restoring the relationship 
between ancestral lands and artifacts.

Katja: 
For this land in the middle of Seoul, there 

is no other option than to give it back in its 
toxicity. So the question is how the colonizers 
can be held responsible to detoxify it? Also, the 
land will always retain the scars and wounds 
that have been enacted on it through the use 
of toxic materials. I agree that it is really 
interesting to compare this to the question of 
restitution of toxic objects. Here as well, the 
toxicity has become part of their history. And 
if they can be kept in the Wereldmuseum, 
couldn’t they also be kept elsewhere - with this 
problematic and violent history forever embodied 

❸

in them. And then the question is, how the 
ones who enacted this violence can still be held 
responsible, at any site, even if the object would 
be relocated.

Aram: 
I brought up this example not only because 

it seemed similar, but also because it shows how 
such questions remain pressing issues in society. 
In the end, the ecological detoxifications will 
be paid for by the Korean government. So we 
return to the question on which toxic systems 
are based: who pays, and who continues to 
live with the poison? Who takes responsibility 
for detoxifying the land? This is why the 
repatriation of toxic land is such a compelling 
case for explaining these DDT objects. It is an 
ongoing and very public issue, comparable to 
the case of DDT objects in European colonial 
museums and in Global South contexts. In 
Korean society at the moment many people are 
angry—or at least surprised—when talking about 
this land, whose scale we hadn’t even realized. 
I myself lived right next to it for more than 25 
years.

Katja: 
For me, your work is very much about 

creating awareness. Safeguarding toxic objects 
in the depots of a museum seems an easy 
solution for the party that is responsible for 
their toxicity. As long as they are hidden, 
most people are not aware, and cannot ask 
difficult questions. Whereas in the case of the 
toxic soil in the middle of Seoul, now that it is 
demilitarized, people are at least aware of the 
violence that has been done to the soil. So your 
work is very important in creating awareness of 
the fact that there are all these toxic objects in 
the depots of Western museums, which we often 
don't even see exhibited because they can only 
be shown under very strict conditions. 

Esmee: 
Thinking about that awareness, I believe 

your work then also points to the fact that 
repair goes beyond the material. Because if the 
material is toxic, there have to be other ways to 
repair - material, but also beyond material, in 
a more spiritual sense.

Aram: 
Yes, exactly. This is a central question 

for me. As you said, when something is already 
poisoned, like the body of an object, then how 
to detoxify or how to approach this body in 
a more spiritual or metaphysical way? How 
to address the immaterial dimension, how to 
approach these poisoned memories? And then 
ultimately maybe relate back to the extended 
material dimension in some way, from artifacts 
to the memories and to the soil, the land, and 
back. I am still very much at the beginning 

of engaging with the toxic soil of Seoul, but I 
brought it up to emphasize that it's really an 
ongoing issue. I am very interested in the future 
of this toxic land, because anyways, we are 
going to make it public. 

Maybe concerning institutionalised, 
poisoned objects it is a bit more difficult to 
think about the future because they are from 
the past. But still I can trace their whole life 
sequence from the brutal histories of them being 
taken to their body getting poisoned. In the 
end, it’s about constitution of toxicity within 
objects, people’s memories, and the land. But 
then it circles back to the people who originally 
owned the objects, to the original context, and 
then, what is the next step? What do these 
unreturnable poisoned memories and objects 
reveal? My question is all about unseen poisoned 
living beings, including humans, non-humans, 
objects, memories, and land. Although each of 
them is dying in its own way, they were all 
poisoned. Their permanent toxicity continues, 
stays with us, returns to us.

I've been thinking more specifically about 
non-hierarchical relations between diverse living 
bodies, such as described by Stacy Alaimo as 
transcorporeality. ⑧ Within transcorporeality, 
not only are living things and matter internally 
and externally connected, but all species are 
internally entangled in a much larger flow 
that is difficult to find a trace of. Through 
a microscopic examination of the museum, I 
discovered such poor, invisible, unrecognized, 
unregistered forms of life. How can we account 
for these living entities, when there’s a 
continuity of toxic forces and insensible violence 
affecting the life of things and their culture in 
the museum? This raises the question of what 
life means in an institution.

❸



Katja: 
You 3D-printed the microbes, right? And 

made them into animate objects by integrating 
some motors. In the performance they featured 
in the Great Hall of the Wereldmuseum, 
together with a 3D print of the whip. So, in 
your performance, the microbe-sculptures were 
metaphors or symbols for water or for liquid 
bodies that could potentially detoxify the whip? 

Aram: 
Yeah, you can say that. And then water 

here is not just to detoxify, but it's also creating 
a pass. It connects inside to outside. Following 
the water pass, to a very far-away, they might 
arrive home or at a place where they can get 
out of this toxic body. That's what I tried to 
choreograph within my performance.

Katja: 
Next to the microbe-sculptures being 

technically moved, the performers were 
reenacting the movement of the microbes. But 
how did they use the whip then?

Aram: 
There was always one person with the 

whip. And she was reading a poem in relation 
to the whole choreography, entitled Holding 
Poison. It is an existing poem that was written 
during the Japanese colonization in Korea. It 
uses poison as a metaphor. It engages with its 
relation to the colonial periods and our attitudes 
to coloniality. In this poem, poison refers to 
coloniality, but also to the deadlock state that 
you are holding poison, but you're not able to 
use it. This person with the whip was reading 
the poem with the whip, that is enacting 
movements related to the regular usage of the 
whip. 

Katja: 
She handled the 3D print of the whip.

Aram: 
Yes, it was printed in clay and baked. 

And then, all the microbe-sculptures were 
vibrating. Their vibrations have a duration, 
which is the duration of their living time: 40 
minutes. That's the average lifetime of the 
microbes, measured in human conceptual time. 
Then they disappear and others appear, or they 
expand.

Katja: 
You also represented the DDT in the 

performance. When the performer was starting 
to perform with the whip, there was powder on 
it. And that was then spread in the room?

Aram: 
Yes, we had to clean it afterwards.

Esmee:
Over time, DDT enters the structure of 

the object, its materiality. These objects are 
porous to a certain extent, such as wood. That 
is the problem with DDT, that it intrudes so 
far into the object that it's really difficult or 
even impossible to remove it. Next to it being 
very time-consuming. At the same time, you 
talk about the water in the underbelly. I like 
the word underbelly because it's humanizing the 
building. This building is also porous. The water 
can move between its inside and outside. Can 
you say something about this porosity and how 
this comes back in the work?

Aram: 
The water that I collected from the damp 

wall comes from the outside. From the pore, 
literally, the hole. Somehow there is an invisible 
hole in the museum’s wall.

Esmee: 
Yes, and your work accentuates this 

porosity. We try really hard in museums to keep 
everything living out, except for visitors, and 
to have a really controlled environment. But 
in the end, it is always porous. It's impossible 
to keep everything out but all preservation 
and conservation standards are aiming for this 
ideal, yet unrealistic, and perhaps undesirable 
situation. Because there will always be even the 
smallest insects or the smallest drops of water 
that still manage to somehow get in. Climate 
change is enabling more insects to settle and 
survive in other places and additionally more 
insects are reaching adulthood, which means 
they will be able to reproduce more.

Aram: 
Indeed. DDT was used in the past to 

prevent malaria. But also for immigrants or 
people in the colonies that had to move from 
here to there. When you were afraid of some 
foreign disease you sanitized the human bodies. 
They didn’t yet know that DDT was harmful. 
During the Vietnam war the Americans and 
Europeans used it a lot in the whole Asian 
continent, to protect themselves or to avoid 
diseases. It is interesting that it was used a 
lot for objects or people moving from here to 
there. It does not just concern immigrants, but 
when things are not from your own context, 
you're afraid of diseases or certain bacteria or 
viruses. So it was used basically in the process 
of displacement. And in the museum context, it 
was used for conservation and preservation.

Katja: 
But it wasn't seen as harmful to humans 

and probably it wasn't even seen as harmful to 
objects. Sanitizing objects and killing all the 
microbes was seen as something positive. There 
was no awareness that these are actual living 

❸

objects, which are killed through sanitizing 
them. Even nowadays any kind of museum 
collection or archive still tries to get rid of as 
many living things as possible. The museum 
is not seen as an ecosystem where things are 
allowed to decay. It's about eternal preservation. 
That is the main paradigm. Even if today, they 
don't use toxins anymore.

Aram: 
In Europe, at least. 

Esmee: 
Pesticides are still commonplace today, in 

many different fields. And also concerning the 
pesticides we use for agriculture, sometimes we 
don't necessarily know the long-term effects for 
ecosystems or our bodies. It's a similar history 
in a way.

Aram: 
What I find interesting is that for humans 

and objects alike, basically, the role of these 
toxins is to stop movements, right? These objects 
cannot go back to their region. Basically, it's 
always happening when you cross the border. 
DDT is used to undo the uncertain state of 
other bodies. I think that was the main reason 
why the ethnographic museum used it a lot 
because for lots of objects they didn’t know 
what kind of insects they have. Also, because 
they come from a different climate. We are not 
aware what these objects could potentially have 
within them. So, for lots of objects made out of 
natural material, they used DDT to kill all the 
living things. 

Esmee: 
DDT was still used in European 

ethnographic museums until the 1990s in some 
cases. ⑤ Objects were either sprayed with DDT 
or were put in a bath of DDT to make sure to 
cover all of their surface and let it penetrate 
them. It was a widespread practice and at the 
museum we don’t have a good overview of all 
poisoned objects because these treatments were 
not well documented in the past, something 
that you asked for, Aram. I see a relation 
between the scale of looting and collecting for 
ethnographic museums and the scale of the 
use of this poison. It also adds another layer 
to the “restitutionary moment” or wave we 
might be in today: what does toxicity mean for 
that process? But also accessibility, can you say 
something about that?

Aram: 
I see many metaphysical levels of objects, 

some are invisible such as toxicity, absence or 
the microbic. I wanted to explore this invisible 
level and dimension in the museum. I was able 
to access the depot and touch some objects with 
gloves a little bit, but there is a surface to 

these ancestral belongings that contain details 
and senses that one really needs to feel. Only 
certain people are allowed to touch those objects 
and through my performance I also wanted to 
discuss this politics of touch. 

Esmee: 
What are the differences between 

preservation and care for you?

Aram: 
Through my experience as an artist 

working with the museum, I realized that they 
are different things. Preserving something 
is not always equal to caring for something, 
because the DDT was an invention for efficient 
and eternal preservation. And because of this 
eternality this has now become a problem: 
objects might be eternally toxic.

 
In relation to living things: what does it 

mean to have an eternal body? You preserve 
something... To keep the body forever, what 
does it mean? Toxicity is the consequence, right? 
We wanted to keep the body forever and now 
we are, in this extreme case, not even able to 
interact with it anymore. Not to touch it and 
not to bring it back. Concerning preservation, 
I had these questions about the materiality of 
decay.

Katja: 
If I get you correctly, you are questioning 

the implications of that idea of eternity. Why 
not accept that things might decay and that 
things are living? The museum works with the 
paradigm that everything should be kept forever. 
“Let's make things eternal because they are 
cultural heritage.” But that takes away the life 
of the objects. 

Aram: 
If we want to make an eternal body, we 

want to preserve this body forever. But what 
do we want to actually preserve? Is it memory? 
Is it spiritual things or is it the people who 
are related to it? Or is it just the body? And if 
it's just about the body, what is that? Western 
tradition thinks conservation materializes the 
memory. But then I'm questioning: Whose 
memories and what kind of memory are we 
trying to preserve? 

Esmee: 
Pressing Matter obviously also departs 

from the idea of restitution and the system 
around restitution, but also what is necessary 
around the returning of belongings. Bringing in 
the question of toxicity here is very interesting. 
What does it mean to give back or to return 
an object that is toxic or poisonous to people, 
since we've already violently taken it from 
people, and then in another act of violence, we 

❸



work. Where did this toxicity come from? And 
what does it mean when your body or an object 
has become toxic?

 
Esmee:

This is interesting. In your earlier 
performance Tropical, Objects, Turns (2019), 
there weren't any objects, and it was all about 
their absence. And then when we were in 
the depot, you actually couldn’t handle these 
objects either, even if you wanted to. At least in 
museum protocol, you're not allowed, because of 
the toxicity. Did this change something in your 
concept of gestural research – not being allowed 
to touch present objects versus imagining absent 
objects through gestures? 

Aram: 
It is not just about absence. I am 

interested in the metaphysical levels of objects, 
their invisible aspects: invisible due to toxicity 
or due to actual absence. Invisible because they 
are not here, or invisible because they're too 
small for the human eye to see, like microbes. 
There are many levels of invisibility in the 
museum which I wanted to explore. Also the 
museum climate is invisible, and we even don’t 
really see how the institution is controlling it.  

To come back to the objects: I did 
experiments in my studio to try to understand 
these objects. They have this white-powdery 
body because they have been treated with DDT 
in the past, which was developed in the mid-
nineteenth century as an insecticide. I tried to 
understand what would happen if these toxic 
objects were moved. They cannot be restituted 
back to their home, due to their toxicity. 
Through my research and artistic practice, I 
have come to the conclusion that museums have 
a long history of refusing life and attempting to 
control all living things that are not allowed to 
enter them. Various preservation technologies, 
such as climate control, refrigeration, vacuum-
sealed rooms, animal and insect traps and UV 
lights, have been deployed to maintain the 
material reality of objects in the collection. 
This practice of preservation is deeply rooted 
in western material traditions. Alois Riegl, 
following Aristotelian thought, seesmaterial 
decay as enactment of mental decay. ② If 
objects are meant to represent our memories, 
then their material decay implies forgetting. 
But what do museums perpetuate through 
these preservation practices? Does the material 
permanence of objects actually represent the 
permanence of mind and memory? I wanted to 
explore these questions within the context of 
European ethno-colonial museums, considering 
the distinctions between caring for, and 
preserving objects.

One of the earlier conservation technologies 
uses DDT. It’s a synthetic chemical compound 
that gained prominence in the mid-20th century 
as a highly effective insecticide. DDT was widely 
used in museums, and also widely used on land. 
Its use was historically motivated by colonial 
expansion. It was often linked to colonial 
projects aimed at modernizing or supposedly 
improving local conditions. DDT was used as a 
means to biologically control territories, serving 
as a continuation of colonial hegemony aimed 
at eradicating diseases and sanitizing people 
and land, including their lives and cultures. 
It was used by people intruding other lands. 
During the Vietnam War, Americans and 
Europeans widely used it to protect themselves, 
and to counter the unease of facing unfamiliar 
landscapes, including unknown diseases, 
bacteria, and viruses.③

The numerous entanglements between the 
chemical industry and conservation practices are 
well documented. For example, during the First 
World War, German museums used substances 
produced for the military for preservation 
purposes. From 1940 to 1970, ethno-colonial 
museums in Europe employed DDT to manage 
their vast colonial collections. It was used to 
sanitize and preserve objects, particularly those 
made of organic materials. There was limited 
knowledge about the origins of the objects that 
came from their colonies; their provenance was 
frequently unknown. Many of these items were 
made of unfamiliar organic materials such as 
plants, gourds, feathers, and animal skins, and 
likely harboured unknown insects and other 
living organisms. DDT was used to address and 
pacify these unknown life forms, as it could 
effectively kill all living organisms within the 
objects. ④

This reflects the efforts of European 
museums to control the living entities coming 
from the colonies, preserving them in a static 
collection frozen at the moment of their demise. 
This method represents a hierarchical approach 
towards the living within conservation practices.

While DDT ensured the longevity of the 
objects, it also rendered them extremely toxic 
over time. DDT becomes dangerous to humans 
when an object is moved. One of the objects that 
I encountered in the depot of the Wereldmuseum 
was a whip used for horse riding. It was a little 
fragile and broken, and it had been treated 
with DDT, so I couldn’t move the object. In 
my studio, I made a similarly shaped object 
and applied some white powder on top of it and 
then I tried to make some movements, trying to 
understand what happens to it if I move. As if 
it was in use when you're riding a horse. 

❸

Esmee: 
Indeed, DDT only becomes really poisonous 

for humans when an object is moved. The 
crystals that have formed on the surface, 
sometimes look like white powder and sometimes 
they cannot be seen with the bare eye, as they 
are very small particles. When an object or 
material is taken up or used these particles let 
loose and start circulating in the air and get 
into our respiratory systems. That's why in the 
depot the objects that are poisonous with DDT 
are stored on the regular shelves. They have a 
sign “DDT”, but they can lay there in between 
the other objects. There are some shelves where 
some objects have these warning signs attached, 
lying next to ones that are “save”.

Aram: 
When they have a red sticker, it means 

they are poisonous.

Esmee: 
They can lay there still, and everything 

will be fine. But as soon as they're moved, the 
DDT is released. 

Katja: 
Yes, but “everything will be fine” only 

for the humans handling it. From a human 
perspective everything is fine if you don't use 
the object. But from the object’s perspective, 
they have basically been killed. And that's not 
reversible.

 
Aram: 

These objects only exist when they 
function, like the whip. The whip, when you see 
it, looks just like an old branch. But the object 
can only really exist when it is used for riding 
horses. In the collection, the whip was maybe 
the most ‘active’ object I saw. What interests 
me is how these objects actually behave(d).

For my performance in the museum, 
Holding Poison, it was not possible to bring 
the toxic objects to the audience. I asked and 
they said it's only possible when they are kept 
in a closed glass box. And it would still be a 
difficult process, because of the toxicity. This 
of course also goes for repatriation requests. 
When they would want to or have to restitute 
the object, it could not go back to its home 
because of its toxic body. I wanted to focus on 
this impossibility of restitution, and even touch 
or interaction. You cannot go back home, you 
cannot... They are in a very deadlocked state.

 
Katja: 

Do you know about a claim for repatriation 
when the museum would say “Oh, yeah, but we 
actually can't do it. It's toxic.”?

Aram: 
One of the researchers in the 

Wereldmuseum was telling me that in a lot of 
European museums this has happened; they 
wanted to return objects, but it turned out not 
to be possible because they were toxic, poisoned 
bodies. So I asked myself how I can engage with 
this. I wanted to focus on this impossibility of 
being restituted or even be touched or interact 
with any kind of reality.

Some of the objects were originally used 
for ritual ceremonies in local communities. 
They will never be able to return home and 
be used by the people who once held them. 
Their collection and conservation has completely 
isolated them from their original context. 
These objects are segregated from their faith, 
their ancestors, temporal changes, and the 
physical world, turning them into timeless 
toxic monuments. Their bodies are poisoned, 
their memories are poisoned, anesthetized. This 
shows that preserving does not always equate to 
caring. Museums do not allow for life. Living 
things always come from outside the museum 
and die when they’re inside. The only things we 
accept are those that are institutionally secured 
and proven, which essentially means: dead 
things. Museums perpetuate their institutional 
power by emphasizing the materiality of objects.

If conservation in colonial museums 
supports a hierarchy in living worlds and 
perpetuates western hegemony, what could be 
alternative ways of caring instead of poisoning/
conserving? Can museums genuinely embrace and 
nurture life? Is it possible for varied life forms 
and living entities within museums to rewrite 
cultural narratives? What can be considered life 
in a museum? And can we even invite anything 
living into the museum? That was actually the 
reason why – during my residency - I related to 
the water pipes of the museum. When I went to 
the underbelly of the Wereldmuseum Amsterdam, 
part of the building of the Royal Tropical 
Institute (KIT), there was a wall basically 
dividing the inside and outside. This wall was 
wet. Perhaps it was groundwater from the 
outside, coming through. It is in between states, 
it can move. I wanted to look at what's living at 
the border. I collected this water and went to the 
lab at the VU medical faculty. And in this lab 
two scientists showed me the microbes living in 
the water. We made 98 portraits of the microbes 
living in one drop of water that I collected from 
the museum building. Seeing the portraits was 
very interesting. These marginalized beings, 
living on the border. I wanted to combine the 
DDT objects with these watery bodies. These 
microbes, with their bodies from water, could 
they be used to detoxify or decolonize the state 
of being locked? Even to rematriate? This is why 
I wanted them to perform together.

❸



The workshop was organised into three 
sessions, Session 1: Performing for the Future 
Habitat, Session 2: Prototyping for the Future 
Habitat, and Session 3: Storytelling for the 
Future Habitat. 

It started with the questions: In a 
potential scenario where our climate could get 
warmer and “tropicalised”, can objects that 
come from the tropics, but are kept in European 
museums, transgress their current passive state 
of untranslatability? Can forms and ideas from 
the South contained within objects lead us to 
future adaptations for new climate conditions? 
How can we re-translate the knowledge and 
social relations carried by these objects to an 
European context without privileging western 
modern conceptual paradigms? 

 
I investigated this scenario and focused 

on objects in the context of Europe that 
are connected to us through various global 
warming transformations in order to understand 
upcoming new landscapes by sharing the 
object’s knowledge. By looking at the archive 
of the Nationaal Museum van Wereldculturen 
(NMVW) in Netherlands, the Southern objects, 
and their current context, the project draws 
out a new translation of tropical archives in 
museum collections on the history of colonial 
trade and exchange. The tropical objects are 
collaboratively re-read to create a new atlas of 
the objects from the southern hemisphere. 

 
One example is an object from Suriname 

which is integral to a ritual rain ceremony. The 
object RV-360-7049 is an early 18th-century 
rattle made of a brown painted gourd with a 
wooden stick put through it. As well as bamboo, 
the gourd water bottle is one of the most 
common sights in the tropical collection in the 
NMVW. Gourds are widely cultivated in tropical 
and sub-tropical areas due to their specific 
function of holding and keeping water cold in 
warm climates. 

 
Due to RV-360-7049’s use in water ritual 

ceremonies, it functioned as media used to 
connect tropical landscapes to humans. A piai 
(shaman) performed with it as it’s an integral 
part of a ceremony responding to the tropical 
climate. So we were performing with colonial 
objects but in the meantime imagining a future 
that is accelerated by global warming. 

 
The scope of the workshop¹ was to 

map the object in unusual ways to produce a 
different understanding of it from those we 
are familiar with. The aim being to experience 
“the Tropics” through movement. How we 
engage with and move the body to use tropical 
objects, and the shape of the objects themselves, 
is the trait d’union of the performance 

choreography. These movements indicate 
contexts from where objects came, giving the 
possibility to experience their “indigeneity”. 
The Tropenmuseum archive is translated into 
a bodily experience, and not a visual or a 
verbal one. Through a process of a materialised 
collaborative moment of thinking together, the 
public co-creates a new speculative landscape 
by retranslating the objects from the archive. 
Through several workshops, I found the 
potentiality of colonial objects that can become 
vibrant matter, the knowledge can be awakened 
and ecologized. Also they become a prototype 
of a future habitat in our global reality, allow 
for the emergence of new landscapes and speak 
their urgent contention. Here I would like to 
mention the notion of rematriation, a return to 
a spiritual way of life with respect for Mother 
Earth, as a way to connect colonial objects and 
ecology.  

 

Q. Your 2019 work 
‘A Dissonance of Landscapes’seems 

to look at the interaction between cultures 
with different cultural, 

historical, and geographical backgrounds. 
How do you see ecologies as part of this 

interaction? In what way does the 
ecological affect the imaginative 

possibilities within this artwork?

 

This is an interesting question. I think 
probably the embracing character of ecology 
can be seen as this heterogeneous landscape, in 
my work as well as the 19th century Chinese 
paintings. This can link to a mixed scene of 
tropical landscapes and european trees and soils 
in one painting. I consider how the ecological 
can affect the imaginative possibilities, because 
this painting is a dialogue of two totally 
different ecologies. And furthermore, I think 
conceptually the notion of ecology here at the 
end is seen as a ‘passage’. It is not about 
destination or conclusion, it is about the moment 
of ‘passing through’ that we are all meeting, 
interrelated, having conversations across us, and 
can then make new understanding. 

So in my film, there is no “arrival” 
to or from a fixed point, only the constant 
inextricable journeying of cultures and peoples; 
but also maybe not only conceptually but 
literally, the displacement of climate, and 
migration of nature and culture is happening 
now so this type of imaginary scene as liminal 
space is not surprising. 

❷

❸“Holding Poison”: 
a roundtable on toxicity 
in ethnographic museum 

collections 2024

From 2022 to 2024, Aram Lee was artist 
in residence in the project ‘Pressing 

Matter, Ownership, Value and the Question 
of Colonial Heritage in Museums’. ① For this 
residency, she proposed a project engaging 
with the institutional climate in European 
ethnographic museums, which ended up 
focussing on toxicity. The following conversation, 
held between Aram Lee, Esmee Schoutens, 
researcher at the Wereldmuseum, and Katja 
Kwastek, art historian at Vrije Universiteit 
Amsterdam and researcher in Pressing Matter, 
revolves around Aram’s work Holding Poison 
which was performed at Wereldmuseum 
Amsterdam on June 9, 2023 as part of her 
residency. 

Aram Lee has a long-standing interest 
in how humans relate to objects, specifically in 
the context of colonial relations. Her graduation 
project, entitled Dutch Wife (2018) engaged 
with a traditional, human-size bamboo object 
which you ‘hug’ to cool your body. It is called 
guiling in Indonesia, but was often referred to 
as a ‘Dutch wife’ in colonial times. This, 
Aram reckoned in our conversation, tells a 
lot about objectified humans and humanized 
objects, and their gendered aspects. After she 
moved to Amsterdam in 2019, Aram followed 
up on her research in human-object relations 
through gestural performances. She invited 
performers and audiences to imagine handling 
objects which have been deprived from their use 
context as they are kept in colonial collections, 
encouraging us to feel the objects even through 
their material absence. One of her motivations 
was to open up new approaches to these objects, 
different from institutional descriptions and 
presentations. She holds that you can touch 
an object by imagining it, and that such a 
connection can be very intimate and emotional. 

Esmee Schoutens: 
How was it for you to be in the depot of 

the Wereldmuseum when you went there for 
the first time? How did it feel to see so many 
objects together, where there seems to be no 
space for absence because there's so many? 

Aram Lee: 
Of course, I expected to encounter this 

kind of aesthetics of classifying, categorizing 
and numbering the objects, with the more than 
350,000 objects the museum holds. 

Katja Kwastek: 
I think what Esmee is wondering is if with 

the Pressing Matter residency, you somehow felt 
changing sides. Because suddenly you were in 
the privileged position to be able to access all 
the objects. Was that an odd feeling or did it 
feel just right to be allowed to actually handle 
some of them yourself? 

Aram: 
When I went to the depot of the 

Wereldmuseum in the first phase of my 
residency, I did so because I was interested 
in the museum’s climate ecology and how 
it is connected to the outside world. I was 
unexpectedly confronted with an object with 
a white powder-like material on its surface 
and the conservator was telling me I should 
not touch it, because it's very toxic. I initially 
hadn’t planned to engage with the DDT 
(dichlorodiphenyltrichloroethane) treatment. But 
when I literally saw it on the surface of the 
objects, I got interested in it. In my previous 
research in relation to ethnographic museums 
and collections, I had never considered the 
toxicity of objects. It is something that I only 
encountered because of my fieldwork in the 
depot, and it became a central aspect of the 

❸



Mapping water pipes and tropical 
objects on the map will indicate the object’s 
re-positionality. It constellates the liquid 
interchange between the leakage of water, 
tropical objects, and the dripping of tap water. 
The ultimate territorial border of the objects, 
starting from the museum to the ocean and then 
potentially to their original region, is marked 
and seen by the water’s path and represented 
in an unfinished sequence of objects. 

This perspective resonates with Astrida 
Neimanis’s posthuman feminism, which 
rethinks the body as a watery existence 
beyond traditional divisions between human 
and nonhuman beings. We are all bodies of 
water, and through the circulation of water 
we are conceived as relational beings that are 
continuously connected to and permeated by 
one another. Water moves across rivers, seas, 
clouds, and bodies, forming a shared world—a 
hydrocommons. Through water, we constitute 
a materially entangled community with others, 
animals, and the environment. The movement of 
water across borders and boundaries invites us 
to understand the body as open, entangled, and 
continually in flux. 

 
This speculative, performative map marks 

around 60 species of Southern objects related to 
climate sensitivity. This marking of cartography 
becomes a political action by revealing things 
and surroundings that are not seen. The scale 
of perspective on the map will reestablish the 
surrounding of the object’s context.  

 
Using this process, I navigate the related 

dynamics between the colonial body and 
ecological time. Climate and colonial museums 
generate waves of the latent intrinsic beings 
of colonial objects. This premise and artistic 
approach will open possible resilient passages 
for translocating from solid retention (museums) 
to fluid protention (anticipating new futures, 
cancelling pre-formed time), from denaturalising 
to naturalising, from depot to ocean, from the 
Global South to Global North.  

 
The motion/notion of return is 

a diplomatic/decolonial tactic used to 
circumnavigate multiple timelines, giving 
critical kinesis to colonial museums that extend 
the linearly pre-formed western futurity. This 
approach to colonial objects metabolises the 
very potential movement of self-constitution 
and revitalises latent oppressed layers in the 
object. It can extend the typology and capacities 
of colonial objects that have disputed histories. 
It becomes a venue where we can discuss new 
epistemologies.

 
Through this embodied practice, the 

relationality of the objects will be unfolded 

and propagated. So the marginalised narration 
will be awoken and performed, potentially 
shaping another future. They become real 
invited witnesses to reply and to discuss the 
interdependence of the Global South and the 
Global North, which are ultimately connected to 
one another. The extended ecological dimension 
will give a renewed resilience to colonial 
objects and test their bidirectional passage as 
interlocutors. It metabolises the potential ecology 
of cross-trans-territoriality in objects. Their re-
existence is moving toward co-existence. 

Q. In what ways have you encountered the 
ecological in the museum? 

I encountered the ecological in the museum 
via the leakage of their infrastructures, which 
contrasts their artificial ecology. I found many 
things living, vibrating, and moving in the 
water from the museum’s borders (literally in 
its liminal space), its damp basement walls. 
From there I found the potential for a plurality 
of dialogues challenging the historical monolog 
of coloniality.  

Q. How does your work engage with 
the infrastructures of the museum? 

Why is this important?  
 

It’s important because I am interested in 
the object's ontological condition in the museum. 
The walls of the building, the climate system 
in the depot, all this infrastructure actually 
trains and disciplines the objects. Even though 
their geographical bodies are deeply engaged 
with their land-specific conditions, the museum 
influences the material, even the epistemological 
reality of Southern objects, the diverse climate 
formations of their material reality and the 
landscape of their body; including form, ideas, 
material, technique, function and human 
dimensions... Therefore its exterior climate is 
important as well. Climate time in real time is 
the primary key in my project to dealing with 
an interregnum in museums, to quote Gramsci: 
the old is dying, and the new cannot be born. 
For me, this sums up colonial museums and 
my work speculates other futures generated by 
displaced objects and displaced climate.  

Q. In what ways do you understand 
colonialism/capitalism/ecology to interact? 

The binary concept of nature and humans 
incurred various environmental problems and 
dominant structural paradigms in time. This 
dichotomy includes white-aboriginal, object-
subject, nature-culture, human-non-human 
and as a result of this extraction comes the 
state of the body becoming currency, debt, 
commodities. This also signals the logic of ‘gore 
capitalism,’in which violence itself becomes 

❷

an economic rationality, revealing a structural 
reality in which life and the body are treated as 
exchangeable and expendable resources within 
the market’s value chains.

The colonial museum is a prototype 
to perpetuate these ideas while also echoing 
the multitude of colonialism, capitalism and 
ecology. On a planetary scale, the structure 
of coloniality continues its establishment of 
dominant time in capitalism as an updated 
notion of the Global South and Global North. 
The suppressed body of colonial objects from 
the southern hemisphere is a construction of 
the past and a synthetic time of past - current 
- (preformed) future that generates a singular 
hegemony. Additionally, think of the realities 
of ecology as (even) visualisation of this chain, 
they are an expanded meaning of toxicity in 
relation to colonial restitution, in light of the 
ongoing realities of the Global North dumping 
toxic waste in the global South. 

Q. Tell us about your recent work 
‘Holding Poison’. What are the implications 
of this microbial perspective within museums 
and artworks? And I’m also interested in the 
links between micro and macro-scale: who or 
what has agency in this shift and interaction? 
Finally I’d like to ask you about the notion of 

toxifying/purifying in this context. 
 
Holding Poison is the first chapter of a 

trilogy that make up the aforementioned 350,000 
Leaks project. When I followed the sequential 
waterway in the museum, I found life from 
water leaking from outside to inside. After this 
discovery, I started to ask if a museum can 
embrace any living thing so it can finally become 
a space for life? What actually constitutes life 
and what can be considered life? These microbes 
from the water are the institution's diverse 
‘vibrant matters' as living forms of life. These 
fluid elements are in stark contrast to the stasis 
we always associate with institutions.  

 
By working with immunologists in the 

Microbes laboratory at Amsterdam UMC, we 
found portraits of ninety-five microbes living in 
museums found in leaked water on the wall of 
the museum, vibrating, pulsing and expanding. 
I started to question whether this form of 
liminal zone be performed as an extension 
of the border, to compose a different reality. 
These living cultures have their own movements 
and will. These unruly movements and their 
performativity are significant because they’re 
the uncontrollable others, the unruly knowledge, 
they are empowerment. How does this malleable, 
moist body, itself a multitude of heterogeneous 
matter, challenge the idea of the poisoned 
objects, with their white crystalised disciplined 
bodies covered in the pesticide DDT? 

 It was important to scale them up and 
make them perceptible, sensual to us (like the 
climate). Because of this micro and macro-scale 
perspective we can re-establish the connection 
between the surroundings of the museum’s 
enormous, controlled system and an object’s 
positionality in our sensorium. I studied the 
gestures of microbes and applied them to 96 
robotic moving microbes with sensors attached. 
Those tangible microbes were moving around the 
museum including the exhibition space, depot, 
staircase and reception.  

 
The choreography of poisoned objects 

weaves together the liquified things in the 
museum, including microbes and poisoned 
objects. Here the performed objects were 
microbes, but they can also be opened agents, 
subalterns, things on the border, current 
ecologies, and meta-physical agents that are not 
seen in our society.  

 
Their performance can deconstruct the 

categories of body, species and territories if we 
let them. It’s in this heterotopian space that 
knowledge can leak and flow, creating a space 
where all agencies might be able to participate 
in the museum. The choreography can detoxify 
the space, and transgress this border and 
identity. 

 
In these projects the dual toxicity is 

related to clogged things since the objects 
are covered with toxic pesticides and toxic 
modernity. Because of this we are not able 
to restitute the objects(both physically, and 
conceptually), and the toxic modernity is sealed. 
In contrast to their still life, vibrant matters 
are important here to give kinesis to the 
sequential hegemonic ecology of the museum. 
So, I used the notion of leakage as the opposite 
of toxicity, as a way to decolonize the museum 
to emancipate the toxic form of objects and 
visualise the potential porosity of the museum 
to breath.  

Q. Your 2019 workshop‘Tropical, Objects 
Turns’ looks at museum adaptations to climate 
change in the context of looted materials and 

objects from the global south in European 
museums. How did this workshop progress and 

how did it affect how you think about museums, 
their collections, and climate? 

❷



FOOTNOTES
① As Maud Jacquin pertinently writes 

by quoting the poet Sylvia Plath in a text on 
Sandra Lahire’s experimental films, Maud 
Jacquin: “Overexposed, like an X-ray”: The 
Politics of Corporeal Vulnerability in Sandra 
Lahire’s Experimental Cinema”, in: Living on 
Air. The Films and Works of Sandra Lahire, 
2023, pp. 21 – 29. 

② Aram Lee, “After Objects”, In: 
Irene de Craen (ed): Learning from Ancestors. 
Epistemic Restitution and Rematriation, Errant 
Journal, No. 3, 2023, p. 64-77. 

③ Stacy Alaimo: Bodily Natures. Science, 
Environment and the Material Self, Indiana 
University Press, 2010, 28. 

④ Ian Bogost: Alien Phenomenology, or 
What It’s Like to Be a Thing, Minneapolis, 
University of Minnesota Press, 2012. 

❶

❷Cultivating 
Museum Ecologies 

Otherwise 2024

Q. Do you consider your work 
to be ecological? In what way? 

What are you trying 
to engage with?

 
I consider my work to be ecological since 

it engages the interrelationship between an 
institutional ecology (artificial), the indigenous 
(previous) ecology of the collection and the 
institution’s exterior ecology. And how those 
ecologies can interact with each other. For 
me, ecology is about the ‘relationality’ of 
a political body and other political bodies: its 
physical environment. 

 
Q. Related to the previous question: 
What kind of role does the ecological 

have in your practice, whether that be 
in terms of materials, supply chains, 

processing/transferring resources,
infrastructures, collaborations, thought 

processes/theory, spaces, and so on?
 

I am using ecology as a tool/or vision of 
remediation to deconstruct the linear preformed 
futurity of institutions. This process transforms 
solid, situated things into flowing gestures. 
This ecological dimension creates a space for 
remediation within my work, which is very 
important.  

 
Ecologizing in the museum can be seen as 

a potential protocol of historical narratives and 
their associated power, liberating its boundaries. 
This especially concerns the question of how we 
can challenge the predominant western vision of 
the Global South that exists as a ‘prototypical, 
oppressed residue’ in Ethno-colonial museums. 
So here, I see ecologizing in the museum as 
a method to decolonize colonial objects by 
repositioning them into the biosphere.  

 
For my current on-going project 350,000 

Leaks, I use a water pipe and its flows as 
a means of connecting the bodies of objects 
with wider ecosystems. I am exploring how 
they can make visible the sociopolitical, 
institutional, historical and psychological design 
systems of objects in museums and how they 
can recirculate the objects. This process can 
open the strict extensive border and potential 
magnitude of clogged things in the museum.  

  
I’m asking whether bamboo, ceramics, 

gourds, parrot feathers, fruits, and shells of 
objects can finally get wet together with us? 
The objects can be re-metabolised via subversive 
existence of water pipes to the ocean. In other 
words, the presence of the water pipe can 
potentially unpick the frozen sequence of the 
objects, which are supposed to be in tropical 
climates but find themselves stuck in sterile 
museums. This method could bring the ecological 
sensitivity of objects back to life.  

 
The research includes analysing the 

direction of the water pipes and their speed 
and flows, by mapping the locational, spatial 
boundless scale, length, and floor plan of 
the Tropenmuseum in collaboration with 
the microorganisms in the water, climate 
scientists and urban architects. I am creating 
a cartography of the Tropenmuseum by 
reassembling and drawing the reticulation of 
water passages, rainwater wells, water taps, 
and waterkelders which can open the circuit of 
sealed objects; revealing the structural sequence 
of the water path from glass cabinet to the room 
in the depot to outside of the museum, to the 
canal in the city, and ultimately all the way to 
the ocean.  

 
❷



 LA:
Materialist feminism points to the 

constitutive imbrication of bodies and 
environments, contradicting strongly the modern 
isolation of the body or even its parts from 
the place of its dwelling. The cultural theorist 
Stacy Alaimo underlines this imbrication with 
her notion of trans-corporeality, the fact that 
“the human body is never a rigidly enclosed, 
protected entity, but is vulnerable to the 
substances and flows of its environments, 
which may include industrial environments 
and their socio/economic forces.”③ She shows 
that X-ray has served as both a technology 
of control for dominant classes, and leverage 
for environmental justice claims for workers 
in precarious conditions, notably when 
demonstrating that diseases are not extrinsic but 
caused by the conditions of working in mines or 
with toxic substances. In the use you make of 
the X-ray image of your own chest, you turn 
imagery produced within a hygienist perspective 
with a biopolitical goal into a locus for radical 
relational co-constitution with others, at your 
and their existential risk.

AL:
If there is life in these congealed 

hegemonic regimes, can it possibly leak, and if 
so, what could be considered as a leak? While 
researching the relationality of colonial objects, 
one concept stuck with me: “transcendental 
homelessness”, a concept that results from the 
existential collision of the apparent opposition 
between a reality divided into external and 
internal. Like the state of knowing, there is a 
destination that has no path.

LA: 
While the voice-over in the video, the 

voice of your friend Francisca Angela, speaks 
in fragments of the poem you co-wrote together, 
the text fragments that appear in the image 
are written in three languages, Indonesian, 
Korean and English. The sound pieces and 
written words become part of the film, and 
introduce doubt as to what is said and what is 
understood, which resonates with the intimate 
experience of those who belong and those 
suspected of not belonging. Fragments of text in 
several languages co-exist, some a translation 
of each other, some autonomous fragments 
of a poetic text engaging with a frightening 
situation. The way you use language also deals 
with foreignness, belonging, opacity, community, 
and the porosity of these.

AL:
If I could live in my own body instead of living 
in other people’s memories, If I can talk about,
The tradition of foreign objects’ silence
Calling there. No sentence is ever finished.
It is about the archive and melancholy,    

because No one called there, so nothing 
happened there, or to us.

The text does not describe the scene, 
but neither is it completely abstract. It is 
performative rather: let them play and move on 
my body; to recount my life, my story can only 
be jumbled to create a new map, it must include 
zones that have not yet been recorded. Displaced 
objects and the search for porosity are the core 
of my practice: how to admit my body or our 
bodies as interconnecting boundaries. If we find 
tiny holes then what might leak from them, and 
how can we travel from there to speak with our 
own languages that are not yet constructed. The 
tiny holes might be the spot where the uprooted 
bodies are dwelling, or where the dominant 
history is withheld. The stories of bodies have 
a lot of invisible pores. Within these porous 
bodies is there a possible passage to connect the 
past and other futures that are not pre-formed? 
Could this action become a challenge to the 
continuity of historical power?

LA: 
You already spoke about the one-way 

movement of breathing-in over the first part of 
the film. There are other soundscapes. What is 
in them?

AL: 
The film brings together three sounds. 

The sound of breathing – breathing-in during 
the whole first part, then breathing-out at 
the end; the voice of my friend speaking; and 
the sound of the outside world as heard by a 
baby in the womb. The latter has a water-like 
quality, and alludes to a situation where one 
being lives inside another, fully dependent on 
another while not being identical with it. The 
being is seemingly exclusively held inside, while 
the sound recording shows how this experience 
is very much connected to the outside. The 
medium that links inside and outside is, once 
again, water, liquid, and just as in my research 
on microbes, technology is needed to capture the 
sound.

But the issue is also about care: from 
these porous zones can we conceive the 
interdependence of bodies with their environment 
in a different way than through measurements, 
data, and conservation? How might we approach 
them via the senses, bringing in the bodily 
experiences of dwelling in spaces under tension?

LA: 
Part of what I describe as “toxic 

conservation” is the attempt to exclude 
processes of decay and transformation from the 
museum, to suspend time as much as possible, 
to conceive of preservation as keeping things 
stable, unchanged, identical to themselves over 

❶`

decades, or even centuries – and to resort 
for this purpose to measures extending from 
climate control and closed storage to treatment 
with chemicals. The reference frame here is the 
nation state and the national museum, which 
extend beyond the life cycle of an individual, 
and allow a huge accumulation of matter, 
objects, and cultural values that integrate a 
protected pool of national heritage.

Your work looks at the instabilities of 
what is meant to be kept unchanged. In your 
performative work at Wereldmuseum Amsterdam, 
you blew the images of the microbes up to 
several million times their size, 3-D printed 
them in clay, and equipped them with a motor so 
that they could move throughout the hall of the 
museum, accompanied by performers. The figures 
of ninety-five microbes found in the infiltrated 
water were then rendered in 3D and their 
studied, captured, and portrayed motions were 
scaled up and made perceptible to humans. By 
embodying their intelligence and moving around 
the space, they performed in the museum. This 
machine-powered, microbial sensorium appears, 
together with models of the poisoned objects, 
in the building’s main hall. Each movement is 
derived from a microbial entity interacting with 
each other to form a collective forty-minute long 
choreography, reflecting the complete lifespan 
of the microorganisms found in the water. 
Audiences are allowed to move the microbes in 
the museum and they begin to spread out around 
the space. Future iterations of the performance 
will take place in other locations such as 
staircases and corridors and places that visitors 
cannot readily access like the collection depot 
and the director’s room.

What museums try to exclude is here 
transubstantiated into performing museum 
objects in their own right, which become the 
focus of the installation.

In X-hale you push your awareness of the 
body’s permeability and its interdependence 
with its environment further, by digitally 
contaminating the microbes inside your body, 
at least visually, to create deliberate confusion, 
with a potential to to trigger a health scare or 
reactions of alarm The former asks the question 
“Is this body a danger?”; while the latter asks, 
“Is this body in danger?” – two perspectives 
with very different ethical and relational 
implications. Contamination is not a playful 
activity, but rather a very conscious engagement 
with the surroundings, people, languages, 
relationships... Which implies that you too put 
yourself at risk, you have to rely on others, 
not exclude these interdependent worlds from 
your considerations. The very condition of your 
existence is that you are in a relationship, 
and you require care and attention.

The film made me think of Barbara 
Hammer’s experimental short film Sanctus 
(1990, 16mm, color, sound, 19' 00), a visual 
poem based on scientific X-ray images taken 
in the 1950s by the doctor and experimental 
filmmaker James Sibley Watson. Hammer 
colors the medical images and puts them to 
a soundtrack of church music, in a way that 
renders these fragile and spectral bodies sacred. 
The film was released in the years of the 
AIDS crisis, when thousands of people infected 
with HIV were dying and socially stigmatized 
for their illness. Hammer turns the medical 
character of the images into sanctified beauty, 
taking them away from factual, emotionless 
transparency. Instead she celebrates these 
vulnerable, translucent bodies with care and 
attention. I think this relates to your work, 
as sacrality is one dimension that objectivist 
conceptions of science and museum conservation 
exclude.

AL: 
I am interested in the ways in which 

non-humans are used to maintain or 
potentially subvert power structures. In Alien 
Phenomenology ④, the philosophical attempt 
of knowing “what the experience of things is 
like” is ultimately left in a state of inspiration 
rather than being clearly defined. Here I 
consider ethno-colonial objects as post-human. 
This concept is useful for its parallel with 
objectified people/cultures. It seeks to open and 
enter the “other world (in order to cancel the 
predefined future)” by reaching the metaphysics 
of objects through inanimate objects/microbe 
vibrant entities – boundaries become blurred. 
However, this world of objects cannot be 
understood with the eyes that recognize the 
world of subjects. So speculation is inevitable 
here.

In my imagination, I was thinking of 
my body as an anti-museum. The sanctuary, 
where every encounter with the ruined, trashed, 
and exhaled (as we admit we are all agentive 
unknown bodies, hyper objects), can mingle, 
collide and breed into something else, instead 
of being displayed, or constantly requested to 
prove our alien body. We can propose to travel 
together, without arriving anywhere anymore. 
We can imagine a space for our own re-
breeding.

❶



LA:
In your film, you overlay footage of the 

living organisms with the X-ray images of your 
chest – visually, they inhabit your body, as 
your lungs are circumspectly examined.

AL: 
The filmic collage combines my personal, 

lived corporeal experience, which became 
an object of medical examination, with the 
microscopic images of the microbes in the 
water droplets at the museum. It considers 
the body as a geopolitical locus, as a territory 
under surveillance to distinguish registered, 
authorized, and legalized bodies from those 
considered a danger, or as stowaways, illegal 
entities, bodies crossing borders without 
permission.

Both my friend and I had to undergo this 
mandatory examination, because, when I arrived 
in 2011, Korea was still one of the countries 
considered “at risk” from tuberculosis. 
Indonesia is still on the list, but Korea has 
been removed. Prior to the exam, people of all 
origins, wait in a room. One begins to perceive 
oneself and others as bodies whose status is 
under scrutiny, present only to establish if they 
can be labeled healthy and stay, or not. During 
the exam, you have to stand with a metal 
plate against your body, and you are asked to 
breathe in deeply. Then, you have to hold your 
breath until you have permission to breathe. I 
experienced the moment as a suspension of my 
right to breathe, a suspension that would last 
the time it took them to decide whether the air 
that I had brought from Korea was threatening 
to the Netherlands, or not.

LA: 
X-ray has repeatedly been used in feminist 

experimental filmmaking, often to refer to 
the vulnerability of the body, and its“over-
exposure”by technology and patriarchy ①. In 
addition to the fragility of the body as displayed 
in the x-ray images, in your film you bring the 
images of the moving microbes to your body. 
Thereby, you operate a shift, whereby your body 
and the transparent and “overexposed” medical 
images of your lungs scrutinized with suspicion 
by a public health service enacting geographical, 
bodily controls while attributing degrees of 
potential danger to them, now becomes the 
support that allows the microbes to move freely. 
As if confirming the suspicion of the public 
health authorities, you visually contaminate 
your body, inscribing living cultures within it 
that transgress walls without permission. When 
watching the film, there is an uncertainty 
whether these are images of disease gaining 
space in the human body, or whether they are 
beneficial parts of the body’s vital processes?

AL: 
I let the images of the microbes perform 

in my body, which created a very intimate 
contact with them. It allowed me to relate to 
them bodily, to hold them visually in my body, 
not only to look at them through a microscope 
from a distance. The idea is that one body is 
connected to another body, and then to others 
beyond. Hence I aim to go beyond the binary 
conception of human and non-human. This 
transmission between bodies reveals that bodies 
are related and interdependent, and are falsely 
conceived as isolated. These layered images of 
my body and the microbes’ body can invert 
misconceptions and summon the ghosts of 
stigmatized kinfolk. It is a translation of (un)
captured bodies, (non)institutional bodies.

In the filmic collage, external and internal 
are no longer separated. Accepting the existence 
of living organisms in yourself appears as 
the very condition of life. Inside and outside 
are constantly articulated by inhalation and 
exhalation, in a relationship whereby the body 
is renewed within the context of what surrounds 
it – there is no clear distinction between what 
is “me” and not me. The binary opposition 
of human and non-human has caused manifold 
environmental problems. Similarly, dominant 
structural paradigms such as the idea of a 
global South and global North polarize the world 
along colonial and economic lines, and oppose 
what is fundamentally connected. Here I think 
specifically of the scientific classification and 
hierarchisation of living worlds via conservation 
practices. In my project ‘Holding Poison’ I 
discovered how until the 1960s and even later, 
the biocide DDT was used in many ethno-
colonial museums across Europe to kill any 
living organism cohabiting with the institutions’ 
collections. In order to stabilize the displaced 
materials, the conservation departments 
weaponised them by rendering them toxic to 
touch. If ever repatriated, they will carry the 
white crystalised poisons of toxic modernity. 
The material life of these perishable objects, 
made of organic materials, coincided with their 
removal from the cultural environments of which 
they were a part. The artifacts in the museum 
collection are exiled from their homeland and 
the colonial museum introduces toxicity into 
their bodies. Exile here stands for collaborations, 
connections, sediments, and flows. They are 
interrupted and their lives were – potentially 
eternally – put to sleep through their poisoning.

LA: 
With X-hale you chose a polysemic title. 

The “X” can be read as a reference to what is 
unknown, in flow, rendered visible but not fully 
graspable… In French, “born under X” means 
that your parents are not known, that there is 
no traceable biological genealogy.

❶

AL: 
I was intrigued by the resonance between 

the words “exhale” and “exile”. During the 
examination, you are asked to hold your breath 
until the process is complete, then you can exhale 
and they let you go. While the image is being 
taken, the flow of breath necessary for any 
living organism is suspended until the medical 
staff declares your body free of danger. The 
examination itself is an experience in the fragility 
of a body in exile, its vulnerability, subjected to 
suspicion and investigation. I wanted to work on 
the stressful and frightening experience of breath 
suspension. To enhance this experience, in the 
first part of the video, the soundtrack is solely 
the sound of breathing in, breathing in, breathing 
in, breathing in – the breath never flows in the 
opposite direction. Only at the end of the video is 
there a change in the direction of breath, and you 
hear lungs breathing out.

LA: 
Before I read the title, I misheard it as 

“excel” and found this additional dimension 
telling, because it relates the museum object and 
the medical scrutiny of the (migrating) body to 
data, classification, and control. In opposition to 
quantifying approaches, you relate to the objects 
in the museum by attributing subjectivities to 
them, while striving to be in connection in 
several ways, of which inscribing them in your 
body is one. In your essay After Objects, you 
stage a dialogue between the objects stored at 
the Wereldmuseum Amsterdam that converse 
about their condition in the museum collection. 
One of them, inventory number RV- 3981-33 
speaks about preventive conservation measures 
and climate control: “To avoid decay, as you see 
here, I am wearing the time grid indexed within 
the floor plan. My climate is controlled and 
sanitized while all four seasons pass by outside. 
But the problem is that, while the building fears 
decay, it perpetuates an immemorial power, 
projecting a totally different ideological vision 
onto my body. It privatizes the heterogeneous 
landscapes of archived things and removes all 
the vibrant scenes and living things inside of 
me. Controlling the climate of Others means 
controlling the time and life of Others.”②

Could you comment on this idea to control 
the life of others through the climate of the 
space they are kept in?

AL: 
At the museum, objects are isolated 

from the cultural context in which they were 
inscribed prior to collection. I was researching 
the plumbing system at the Wereldmuseum 
Amsterdam – which is like the museum’s 
respiratory system, where water is constantly 
regulated. It is the foundation for creating an 
artificial climate within the museum.

Thinking about how the museum breathes, 
I visited its basement and from its damp 
walls I collected water. In this liminal zone, 
somehow at the borders of the museum’s, I 
found ninety-five living cultures, unregistered 
in the museum’s inventories. This led me to 
conceptualize the plumbing and climate systems 
as a respiratory system in contrast to the reality 
of the museum’s sealed ecological climate cycle. 
Millions of objects coexist within the collections 
that make up institutions. The institutional 
climate is hegemonic. It is an artificial climate 
that sustains the past: This is where museums’ 
activity is most intense: they replace a specific 
context with an artificial climate.

I’m not only talking about the 
institutional climate, but also about the 
global climate: Both are structured by labor 
exploitation and racialised class struggles. You 
cannot think about a specific environment 
without becoming aware of who has rights and 
who does not, which bodies can circulate freely 
and which bodies are controlled. I looked at one 
European ethnographic museum’s institutional 
climate as a prototype of global climate. 
Where should these global southern objects be 
relocated/returned to?

World-wide exportation of the Western-
museum model has taken museum technologies 
to many places around the world. As well as the 
creation of artificial climate control of humidity 
and temperature, one museum in the South now 
also applies conservation technology, and probably 
uses toxic chemicals on objects for purposes of 
pest control. If we think about cultural processes 
as dynamic interactions between people, things, 
environments, and spiritualities, what approaches 
are actually able to accommodate these?

Here I imagine the museum’s respiratory 
system. Plumbing is essential for the building to 
sustain its cooling and heating system, enabling 
the establishment of a hegemonic climate within 
a museum. It refreshes the contemporary 
audience, cleansing the space to create a vacuum 
around objects. However, piping is also a 
potential hidden respiratory system connecting 
the microcavity of the glass box inside the 
museum to the exterior ecology.

The pipes enable the passage of air and 
water, which sustain the institution’s hegemony. 
But we can also see them as the bellows to the 
museum’s vocal chords, allowing the museum 
to speak. The water contains the bodies and 
species of territories. It is manifold, it carries 
millions of beings, it deconstructs the categories. 
It leaks and flows bodies and knowledge. We see 
multi-species-interdependence. In this kind of 
entanglement, fluid exchange allows all agencies 
to participate in the museum.

❶



❶Translucent 
Trans-corporeality A CONVERSATION BETWEEN ARAM LEE & LOTTE ARNDT 

ON LEE’S EXPERIMENTAL FILM X-HALE

2024

Lotte Arndt: 
Aram, our conversation started in 

2023 when you were a guest resident at the 
Rijksakademie in Amsterdam, researching 
as part of the Pressing Matter Program on 
Ownership, Value and the Question of Colonial 
Heritage in Museums on toxicity, microbes, and 
the irrepressible porosity of the museum. You 
traced humidity that had come through the 
museum’s walls and found living organisms in 
the water droplets. You used this to develop a 
performance entitled Holding Poison shown in 
summer 2023 at the Wereldmuseum Amsterdam, 
formerly known as Tropenmuseum and a film: 
When, Objects, Turn (9 min, 2 sec, 2023). In 
a further step, your essay After Objects has 
been published in the Errant Journal. I was 
very interested in the way you think through 
colonial collections and museum conservation to 
reflect on biopolitical and infrastructural control 
mechanisms over colonized and migrant bodies, 
while you are constantly proposing speculative 
protocols to circumvent or undermine these 
technologies.

For our issue on The Edges of 
Conservation, you propose a film with the 
polysemous title X-hale: It shows an X-ray 
image of a body that seems to be inhabited 
by moving organisms, while an intermittent 
Indonesian voiceover is heard and fragments of 
a poem in several languages flicker across the 
screen. What do we see?

Aram Lee: 
The work started from an exchange I 

had with a Chinese Indonesian colleague and 
friend, Francisca Angela, also a resident at 
Rijksakademie. Both of us had to undergo a 
medical exam to diagnose tuberculosis when 
we arrived in the Netherlands. The exam 
involves medical imagery: You hold a metal 
plate to your chest and then hold your breath 
while an X-ray image is made of the lungs. 
In my work, I combined the medical image of 
my own body with the images that I had made 
under the microscope in collaboration with the 
immunologist Juan J. Garcia Vallejo of the 
Microbes Laboratory at Amsterdam UMC: we 
analyzed a water droplet from the basement of 
the Wereldmuseum Amsterdam that had dripped 
through the museum’s thick foundations. The 
test revealed 95 living cultures within that 
droplet. In spite of all the museum’s efforts to 
seal its walls and shield their collections from 
the outside world, thousands of living organisms 
still managed to infiltrate through the walls in 
microscopic quantities of water. I was interested 
in the porosity that became apparent in this 
process. The museum’s goal of creating a 
conservation space that could effectively separate 
inside and outside had failed.

❶

This book is self-published by Aram Lee (author).
The original English texts were written and published across various venues and media 

between 2020 and 2025, and have been translated into Korean for this edition.

ORIGINALLY PUBLISHED IN:
 ❶ Translucent Trans-Corporeality

Published in Troubles dans les collections, Paris, 2024.
Still from video, Everything Was Forever, Until It Was No More, video, colour, 16 min, 2025.

❷ Cultivating Museum Ecologies Otherwise — Interview by Colin Sterling
Published in the project Cultivating Museum Ecologies Otherwise, Amsterdam, 2024.

Still from video, X-hale, film, B/W, sound, 2 min 23 sec.

❸ Holding Poison, a Roundtable on Toxicity in Ethnographic Museum Collections
To be published in Toxic Materialities, Studies in Art and Materiality, Brill, 2026.

Image documentation of the performance Holding Poison — ninety-five 3D-printed microbial 
machines; performance, 40 min, Tropenmuseum, Amsterdam, 2023. © Konstantin Guz

Still and excerpt from video, Everything Was Forever, Until It Was No More, 
video, colour, 16 min, 2025.

❹ After Objects, No. 5: Learning From Ancestors, 
Epistemic Restitution and Rematriation

Published in Errant Journal, Berlin, 2023.
Still from video, When Object Turns, video, 9 min 5 sec, 2023.

❺ When False Canines Speak
Commissioned by Project Sonic Fabulations.

Initiated at Archive for Eleventh Hour, Whole Life,
Haus der Kulturen der Welt (HKW), Berlin, 2022.

Still from video, The Nervous Canines, film, colour, sound, 12 min, 2022.

❻ Synchronic Cinema Manifesto / When Site Lost the Plot
Published on the web, Amsterdam, 2022.

Still from video, Shadow Zones, live-generated film on map, B/W, sound, 30 min.

❼ Who Is She, and How Long Has She Dreamed For?
Published on the web, Amsterdam, 2022.

Still from video, The Journey of the Dutch Wife, Kabupaten Sumedang, West Java Province, 
Indonesia; film, B/W, sound, 8 min.

❽ The Untouchables / In the Pause of a Gesture There Might Be an Echo, Suns and Stars
Published on the web, Amsterdam, 2020.

Still from video, On a Possible Passing from the Inscription to the Body, video, B/W, sound, 12 min.

❾ 350,000 leaks
Published on JaJaJaNeeNeeNee radio, Amsterdam, 2024.

Image documentation of the live radio performance 350,000 Leaks, Freezer room, Depot of 
Wereldmuseum, Amsterdam, 2024.

Text: Aram Lee
Translation: Aram Lee, Izzy Lee
Design: Miquel Hervas Gomez

Printing: fanfare
Publisher / Self-published by Aram Lee
© Aram Lee, 2025. All rights reserved.

This publication was made possible with the support of the Mondriaan Fonds.



❶Translucent 
Trans-corporeality, 

❷Cultivating Museum 
Ecologies Otherwise, 
❸“Holding Poison”: 

a roundtable on toxicity 
in ethnographic museum 
collections, ❹After objects

❺When False Canines Speak,
❻Synchronic Cinema 

Manifesto, ❼Who Is She, 
and How Long Has She 
Dreamed For?, ❽The 

Untouchables,
❾350,000 Leaks,

ARAM LEE (2020—2025)




